
 
 

UNIVERSITATEA �OVIDIUS� CONSTANȚA 
FACULTATEA DE TEOLOGIE 

ȘCOALA DOCTORALĂ 
SPECIALIZAREA  

TEOLOGIE MORALĂ ORTODOXĂ 
 

 
 

        

TEZĂ DE 
DOCTORAT 

 
VALOAREA MORAL - SOCIALĂ  

A FAMILIEI ÎN TRECUT ȘI ASTĂZI 
 

- Rezumat - 
 

 
 
Alcătuită la Disciplina Teologie Morală Ortodoxă,  
sub îndrumarea Pr. Prof. Univ. Dr. Dumitru Radu 
de către doctorand, Constantin (Mitrache) Florina 
 

 
 

CONSTANȚA 
-2014-



1 

CUPRINS 

 

 

INTRODUCERE........................................................................................................... 

 

4

CAPITOLUL I: IMPORTANȚA FAMILIEI, ÎN SPECIAL A FEMEII, LA 

POPOARELE DIN ANTICHITATE������������������... 14

I.1. Familia în antichitate................................................................................................. 14

I.2. Familia în Mesopotamia: babilonieni şi asirieni....................................................... 14

I.3. Familia la egipteni.................................................................................................... 16

I.4. Familia la popoarele celtice...................................................................................... 17

I.5. Familia în Roma antică............................................................................................ 19

 a. Educaţia copiilor............................................................................................. 22

 b. Celibatul.......................................................................................................... 23

I.6. Familia în Grecia antică............................................................................................ 23

 a. Educaţia copiilor la spartani............................................................................ 26

I.7. Familia în islamism................................................................................................ 27

 a. Adulterul şi divorţul.......................................................................................... 

 

30

CAPITOLUL II: FAMILIA ÎN LUMINA SFINTEI SCRIPTURI.......................... 34

II.1. Familia în paradis.................................................................................................... 34

II.2. Familia în Vechiul Testament............................................................................ 37

a. Însuşirile şi datoriile familiei�����������������.. 39

b. Importanţa copiilor......................................................................................... 43

c. Educaţia copiilor.......................................................................................... 45

II.3. Familia în lumina Noului Testament....................................................................... 47

a. Desfacerea căsătoriei..................................................................................... 59

b. Femeia în Noul Testament............................................................................ 61

c. Copiii............................................................................................................... 65

II.4. Familia creștină în gândirea Sfinților Părinți ......................................................... 68

II.5. Situaţia familiei în perioada bizantină.................................................................. 74

a.  Celibatul și căsătoria������������������.. 77



2 

b. Reglementări privitoare la căsătorie în tradiţia bizantină.............................. 81

II.6. Familia în Evul Mediu...................................................................................... 84

a. Condiţia femeii................................................................................................ 

 

87

CAPITOLUL III: SITUAŢIA FAMILIEI PE TERITORIUL ŢĂRII 

NOASTRE...................................................................................................................... 89

III.1. Familia în Dacia traiană.......................................................................................... 89

III. 2. Familia în tradiția românească....................................................................... 90

a. Lupta pentru emanciparea femeii................................................................... 98

III. 3. Familia creștină � mediu ideal pentru desăvârșire în zilele noastre..................... 106

III.4. Mama, femeia, văduva, fecioara............................................................................. 116

a. Femeia ca mamă......................................................................................... 116

b. Femeia în general .......................................................................................... 118

c. Văduva............................................................................................... 123

d. Fecioara�����������������������... 125

III.5. Biserica, model și icoană a familiei.............................................................. 

 

130

CAPITOLUL IV: FAMILIA CREȘTINĂ ÎN ZILELE NOASTRE ...................... 133

IV.1. Sacralitatea familiei creștine și caracterul ei ���������................. 133

IV.2. Criza familiei creştine datorită secularizării și globalizării ................................... 137

IV.3. Maltusianismul şi neomaltusianismul, teorii care distrug familia creştină���. 146

a. Avortul �������������������������. 148

b. Divorţul �������������������������. 152

c. Abandonul copiilor������������������............ 154

d. Homosexualitatea și pedofilia ���������������........ 156

e. Pornografia și prostituția��������������������. 160

f. Mamele surogat (purtătoare) �����������������.. 

 

164

CAPITOLUL V: FACTORII CARE DETERMINĂ DESTRĂMAREA 

FAMILIILOR ASTĂZI ............................................................................................. 167

V.1. Noua direcție în care este dirijată societatea noastră ............................................ 167

V.2. Desfrăul ............................................................................................................ 174

V.3. Concubinajul ....................................................................................................... 187

V.4. Uciderea copiilor în pântecele mamei ................................................................. 194

V.5 Divorțul astăzi ..................................................................................................... 205



3 

V.6.Educația anticreștină a copiilor și a societății contemporane ............................... 

 

210

CAPITOLUL VI: FAMILIA CREȘTINĂ � IMPLICAȚII ȘI PERSPECTIVE ..... 221

VI.1. Secularizarea și influențele ei în familie și în societate .......................................... 221

VI.2. Misiunea familiei creștine în societatea de astăzi ............................................... 228

VI.3. Lucrarea Sfintei Biserici pentru desăvârșirea familiei ......................................... 236

VI. 4. Principii morale folosite pentru educația tinerilor .............................................. 243

VI.5. Familia � model de viețuire creștină ..................................................................... 

 

253

CONCLUZII��������������������������........... 260

BIBLIOGRAFIE �����������......................��������......... 272

 

 

 

CUVINTE CHEIE 
FAMILIE, VIAȚA SOCIALĂ, VIAȚA MORALĂ, ANTICHITATE,  DIVORȚ, 
SECULARIZARE, EDUCAȚIA ÎN FAMILIE,  EDUCAȚIA COPIILOR,  FEMEIA, 
FECIOARA. 
  



4 

INTRODUCERE 

Omenirea nu poate fi concepută în afara familiei. Fie că vorbim despre primii oameni, sau 

despre civilizaţia actuală, familia este importantă nu doar ca celulă de bază a societăţii, ci şi ca 

principalul resort ce contribuie la menţinerea şi perpetuarea acesteia. Simplu spus, omul nu se poate 

dezvolta plenar decât în cadrul familiei. 

Dumnezeu alcătuind prima familie din Adam și Eva în paradis a imprimat în conștiința lor 

însușirea de a fi părtași cu El la înmulțirea neamului omenesc precum și de a ajunge la asemănarea 

cu El. Deci, scopul familiei este dublu: unul material pentru înmulțirea neamului omenesc și al 

doilea prin asigurarea condițiilor necesare vieții materiale și spirituale, de înaintare continuă spre 

desăvârșire și unirea cu Dumnezeu. Alcătuită din bărbat şi femeie, familia este creaţia cea mai 

importantă a lui Dumnezeu, iar importanţa ei este arătată de Dumnezeu Creatorul prin însăşi actul 

creaţiei, Adam și Eva fiind creați nu prin cuvânt ca toate celelalte creaturi ci efectiv din pământ și 

cu mâna Sa. 

 Familia este mediul cel mai potrivit pentru nașterea, creșterea și educarea copiilor, în acest 

sens ea este veriga cea mai importantă a societății, este o instituție a respectului, a demnității, a 

libertății interioare, a sensibilității și a dragostei. Siguranța, liniștea, afecțiunea, posibilitățile 

materiale și spirituale oferite de familie constituie atmosfera cea mai potrivită pentru creșterea și 

dezvoltarea spirituală a fiecărei persoane din familie. Copilul care se naște în familie se bucură și 

beneficiază de toată dragostea părinților lui, dar și apără moralitatea părinților prin bucuriile 

frumoase și sincere, precum și prin sentimentele de iubire și răspundere pe care le prilejuiește. 

Existența copiilor în familie determină o conduită morală și responsabilă din partea părinților. În 

familie se cultivă și se însușește disciplina, ordinea, sentimentul demnității și dreptății sociale, 

iubirea, respectul și ajutorarea aproapelui, altruismul și iubirea creștină. În familie omul nu este 

izolat, aceasta îi asigură rădăcini în trecut, sprijin în prezent și speranță și siguranță în viitor. Copiii 

întăresc dragostea dintre soți și dau speranță și încredere în viitorul familiei.  

Starea familiei, aşa cum este descrisă în Sfânta Scriptură şi cum există astăzi în creştinism  nu 

a fost la fel pe tot parcursul omenirii, aproape întreaga istorie de până acum a cunoscut familia ca pe 

o instituţie în mâna bărbatului, menită să îndeplinească interesele şi dorinţele lui. Femeia era sclava 

bărbatului, era comparată cu un obiect de care se putea lipsi fără nici un motiv sau regret, era 

mijlocul prin care bărbatul îşi satisfăcea nevoile sale şi îi asigura moştenitori care să-i ducă mai 

departe numele şi averea sa. O astfel de familie în care femeia nu este apreciată şi considerată egală 

cu bărbatul nu poate fi socotită normală, și în consecință o societate care se clădeşte pe astfel de 

familii este şubredă, nu va dura prea mult în istorie şi nu se poate dezvolta atingând stadii prea 

avansate.  



5 

Familia a fost greu încercată de variate forme de infidelitate și imoralitate, ducând la alterarea 

și deformarea relațiilor dintre soți, la forme deviante și căderi de la frumusețea și valoarea ei. 

Amintim numai unele din aceste încercări: practicile păgâne ale poligamiei și infidelității, dreptul 

absolut de viață și de moarte al bărbatului asupra femeii și copiilor săi, care erau considerați în rând 

cu sclavii etc. 

Chiar dacă Mântuitorul a sfințit și a instituit căsătoria ca taină, în zilele noastre se constată o 

promovare și o răspândire a imoralității sub diferite forme și cu interese și scopuri afectează multe 

familii sau persoane. 

 

Capitolul I 

Importanța familiei, în special a femeii, la popoarele din antichitate 

I.1. Familia în antichitate. În decursul istoriei antice instituţia căsătoriei a fost deturnată de 

la scopul şi importanţa dată ei de Dumnezeu, ajungându-se chiar la obiceiuri şi practici împotriva 

firii umane care au fost transmise până în zilele noastre. �... Platon orânduieşte căsătoria între 

bunurile din afară; ea asigură nemurirea neamului nostru, ... Democrit respinge căsătoria din pricină 

că aduce cu ea multe neplăceri şi distracţii, care te îndepărtează de la treburile de neapărată 

trebuinţă�1.  

I.2. Familia în Mesopotamia: babilonieni și asirieni. Din izvoarele și informaţiile deţinute 

(Codul lui Hamurabi 1792-1750 î.d.Hr., tăbliţele de lut descoperite la Ninive, Assur, Babilon etc. 

din mileniul al 4-lea î.d.Hr., scrierile lui Berossus)2  aflăm că la asiro-babilonieni, sclavia �era 

orânduirea politică şi socială care făcea legea�, iar �familia� suporta consecinţele acesteia din plin3, 

imoralitatea ajungând să fie prezentată şi în miturile religioase. 

Din Codul lui Hamurabi aflăm că, dacă un bărbat căsătorit avea copii atât cu soţia legitimă cât 

şi cu sclava, �dreptul la moştenire îl aveau doar primii�4, dacă soţia nu avea copii, iar soţul dintr-o 

relaţie cu o prostituată dobândea copii, acesta era obligat să asigure hrană şi întreţinere acestora, 

fiind consideraţi urmaşii lui şi care aveau dreptul şi la moştenire. În timpul vieţii soţiei legitime, 

prostituata nu avea voie să locuiască cu bărbatul sub același acoperiş5. Dacă bărbatul îşi părăsea 

soţia sau domiciliul fără ştirea ei, conform Codului lui Hammurabi, aceasta nu mai era obligată să 

                                                            
1 Clement Alexandrinul, Scrieri, partea a II-a, Stromatele, II, 138, 2-6, traducere de D. Fecioru, în P.S.B., 5, Edit. 
I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1982, p. 182. 
2 Pr. Conf. Dr. Alexandru Stan, Prof. Dr. Remus Rus, Istoria religiilor, manual pentru Seminariile teologice, tipărit cu 
binecuvântarea Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 
1991, p. 62.  
3 Pr. A. Negoiţă, Ideile umanitare ale creştinismului, în �S.T.�, III, (1951), nr. 5-6, pp. 336-337. 
4 Diac. Prof. Dr. Em. Corniţescu, Descoperiri arheologice din Egipt, Asia, Babilonia, Siria, Asia Mică, Fenicia, şi 
Arabia care au legătură cu datele din Vechiul Testament, în �S.T.�, XXXVI (1984), nr. 7-8, p. 561. 
5 Ibidem. 



6 

vieţuiască împreună cu soţul ei (par. 136)6. La asiro-babilonieni, �zeii cu moravurile şi slăbiciunile 

omeneşti îi îndepărtau deci, pe bărbat şi pe femeie de la adevărata moralitate a unirii celor doi prin 

actul căsătoriei. Femeia fiind considerată sclava bărbatului, relaţia conjugală era, aşadar, atinsă în 

însăşi ontologia ei naturală, stabilită de Dumnezeu încă de la creaţia omului�7. Din informațiile lui 

Herodot aflăm că fecioarele erau obligate să se prostitueze în dumbrava sfântă ca Iştar-Bilitei, iar 

câştigul realizat în urma acestor practici să fie adus la templu8. Femeia era considerată ca un obiect 

sau fiinţă oarecare folosită pentru naşterea de copii în vederea asigurării de urmaşi în familie. Chiar 

dacă în unele cazuri mai avea unele drepturi în faţa justiţiei, ea rămânea supusă bărbatului ei care îi 

era stăpân.  

I.3. Familia la egipteni. Situaţia femeii în Egipt era foarte bună, în comparație cu alte 

popoare, soţia era stimată, naşterea copiilor era considerată o binecuvântare divină, iar lipsa copiilor 

era o mare nenorocire deoarece nu avea cine să îndeplinească ritualurile cu privire la morţi. Doar 

faraonii aveau dreptul la mai multe soţii, oamenii de rând respectau monogamia căsătoriei. Exista în 

Egipt, după spusele lui Herodot, o ordine morală: �Regele respectă pe zei, oamenii liberi îl repectă 

pe rege, sclavii îi respectă pe stăpânii lor, tinerii îi respectă pe bătrâni�9. Şi totuşi �femeia (soţia!) nu 

era liberă! Deşi la vechii egipteni familia era constituită pe principii sănătoase pentru acele timpuri, 

totuşi, într-o lume în care femeia era vândută şi cumpărată ca sclav, iubirea dintre bărbat şi femeie, 

respectiv dintre soţ şi soţie, era viciată, iar situaţia soţiei-sclav e departe de starea soţiei creştine, 

aflate sub legea harului Domnului Hristos�10. 

I.4. Familia la popoarele celtice. Căsătoria era un simplu act contractual care se baza pe 

libertatea soţilor de a trăi împreună sau a divorţa, nu se baza pe vreo ceremonie religioasă, ci era 

marcată doar de un ospăţ. Desfacerea căsătoriei se putea face de comun acord sau dacă soţul sau 

soţia aveau motive în acest sens: jigniri grave sau adulter. �Poligamia era admisă; sau mai precis: 

concubinajul era recunoscut oficial. Orice bărbat, căsătorit sau nu, putea avea o concubină � sau 

chiar mai multe. Concubina nu era deloc rău privită sau dispreţuită de societate, iar poziţia ei în 

familie, drepturile ei formau obiceiul unei legiferări cutumiare amănunţite�11.  

  �Poziţia socială şi juridică a femeii celte, de egalitate cu bărbatul, lua şi alte forme, 

neobişnuite la alte popoare din epoca respectivă. Astfel, căsătorite sau nu, femeile aveau acces la 

diferite funcţii: unele dintre ele erau profete, altele aveau un rol în educaţia tinerilor. În nordul 

Britaniei, îndeosebi în regiunea picţilor, exista şi o categorie de femei războinice, un fel de 

                                                            
6 Apud R. Geiger, Die Stellung der geschiedenen Frau în der Umwelt des Newen Testamentes, în �Die Frau im 
Urchristentum�, Edit. Herder, Freibourg-Basel-Wien, f.a.  p. 135.  
7 Pr. Leon Dură, Familia în lumina Noului Testament, (Teză de doctorat), în �S.T.�, seria a II-a, anul LV (2003), nr. 1-2, 
ianuarie-iunie, p. 94. 
8 Cf. Irineu Mihălcescu, Istoria religiilor lumii, Edit. Cugetarea, f.a. p. 275. 
9 Diac. Prof. Dr. Emilian Vasilescu, Istoria religiilor, Edit. I.B.M., Bucureşti, 1982, p. 105. 
10 Pr. Leon Dură, Familia în lumina Noului Testament, ... p. 97. 
11 Cf. Ovidiu Drimba, Istoria culturii şi civilizaţiei, 2,  Editura ştiinţifică şi enciclopedică, Bucureşti, 1987, p. 32. 



7 

amazoane care îi iniţiau pe tineri într-ale războiului. Mai târziu, femeia celtă va fi admisă în biserica 

creștină şi în cadrul unor forme ale cultului religios. În sec I e.n. triburile celţilor briganţi din 

Britania aveau în fruntea lor o regină, Cartimandua. Iar legile galilor rezervau reginei o treime din 

prada de război şi o jumătate din totalul amenzilor penale aplicate supuşilor ei�12. 

I.5. Familia în Roma Antică. Pe parcursul întregii existențe a Imperiului roman nu a existat 

o egalitate între soţi13 femeia era în perioada de început a Imperiului Roman mijlocul de satisfacere 

a plăcerilor bărbatului şi de perpetuare a familiei sale fiind sub autoritatea incontestabilă a soţului ei 

în calitate de �pater familias�. Prin căsătorie, femeia trecea în stăpânirea şi proprietatea bărbatului 

ei14, care se putea despărţi de ea sub simpla acuzaţie de �perversitatem morum�15 . Prin actul 

căsătoriei care includea şi dreptul bărbatului de �manus� (dreptul de proprietate asupra femeii şi 

asupra tuturor lucrurilor ei, inclusiv a copiilor), acesta avea putere de viaţă şi de moarte �jus vitae 

nescisqve� asupra ei. Acest drept, însă, cu timpul a dispărut, astfel în sec. II î. d. Hr. Cicero spune 

că �femeia avea bunuri proprii de care dispunea după bunul ei plac�16. În familia romană, ca de 

altfel şi la alte popoare antice, accentul se punea pe autoritatea aproape nelimitată a bărbatului 

asupra femeii şi copiilor, pe asigurarea de urmaşi pe linie bărbătească în familie şi pe averea 

materială necesară întreţinerii membrilor ei. De aceea prin căsătorie femeia era obligată să-şi aducă 

partea ei de întreţinere care intra în proprietatea soţului, iar în cazul unui divorţ aceasta îşi lua partea 

ei cu care venise în familia soţului.  

Începând cu sec. I î.d.Hr. Educația copiilor bazată pe frică și teroare a fost înlocuită cu cea 

bazată pe afectivitate, blândețe și iubire părintească, consecințele apărând imediat; copiii devenind 

neascultători, ușuratici și cheltuitori. Schimbări similare s-au produs şi în viaţa şi starea socială a 

femeii, aceasta emancipându-se şi afirmându-se tot mai mult ca o persoană de sine stătătoare 

ajungând să se ridice la nivelul pe care-l deţinea �pater familias� la început. Ea se bucura, de 

asemenea, de întreaga încredere a soţului, putând ieşi singură pentru a face vizite sau pentru 

cumpărături, iar seara îl însoţea adeseori la reuniuni familiale sau chiar la ospeţe.  

�Nu mic a fost numărul acelor femei care înţelegând greşit libertatea şi demnitatea, au început 

să se servească de ele ca de pretexte pentru a duce o viaţă de femei emancipate în sensul peiorativ al 

acestui termen, transformând libertatea în libertinaj. Multe din femeile timpului se eschivau de la 

îndatoririle maternităţii pentru simplul motiv că aceasta le-ar fi pricinuit neajunsuri nu numai în 

micile ocupaţii zilnice, dar mai ales le-ar fi obligat să trăiască legate de căminul familial, 

                                                            
12 Ibidem, p. 39. 
13 Paul Evdochimov, Femeia şi mântuirea lumii, Edit. Cristiana,Bucureşti, 1995, p. 175. 
14  R Geiger, Die Stellung der geschiedenen Frau în der Umwelt des Newen Testamentes, în �Die Frau im 

Urchristentum�, Edit. Herder, Freibourg-Basel-Wien, f.a. 137-138.  
15 Suetonius, apud R. Beiger, op. cit., p 143. 
16  Cicero, Rhetorica ad Herennium, II, 1, 41, 106, apud Nicolae Lascu, Cum trăiau romanii, Editura Ştiinţifică, 
Bucureşti, 1965, p. 268. 



8 

împiedicându-le să-şi înfiripe o viaţă mai uşoară şi mai plăcută în afară de el, fie pângărindu-l, fie 

părăsindu-l cu totul fără nici o umbră a vreunui sentiment de ruşine�17. 

I.6. Familia în Grecia antică. Căsătoria era o instituţie întemeiată nu pe dragoste ci pe 

interesul de a procrea şi a asigura continuitatea familiei. În general familiile grecilor aveau doi copii 

şi erau preferaţi băieţii pentru că ajutau pe taţi la treburile gospodăreşti şi asigurau continuarea 

cultului familial al strămoşilor. Existau, însă şi abateri de la această normă cum erau actele 

incestuoase între frate şi soră care erau considerate ca cele mai oribile fapte şi determinau teribila 

pedeapsă a zeilor, în schimb căsătoria între fraţi vitregi era acceptată, la fel şi între veri sau unchi şi 

nepoată18.  

Situaţia socială a femeii nu era la fel de bună pe tot cuprinsul teritoriilor locuite de greci. În 

statul Spartan femeile nu aveau nici un drept politic dar erau tratate cu demnitate şi respect de soţii 

lor. Ele puteau participa la procesiuni şi sărbători îmbrăcate foarte îndrăzneţ, iar la exerciţiile 

sportive fetele apăreau în public alături de băieţi. La Atena situaţia femeii era cu totul diferită. După 

mărturiile lui Xenon femeia trebuia �să vadă cât mai puţin, să audă cât mai puţin şi să pună cât mai 

puţine întrebări. Să aibă grijă de casă şi să dea ascultare soţului ei� iar Sofocle afirmă prin 

personajul său Aiax că �Podoaba de preţ a femeii e să tacă� şi că �Viaţa unui bărbat valorează mai 

mult decât viaţa a o mie de femei�19.  

Despre originea femeii Hesiod spune: �În ce-i priveşte pe oameni, Zeus le-a trimis femeia, 

această «frumoasă calamitate» (Th. 585), sub forma Pandorei, «darul tuturor zeilor» (Munci, 81 

sq.). «Capcană adâncă şi fără ieşire sortită oamenilor», ...«căci din ea a purces spiţa, seminţia 

blestemată a femeilor, osândă teribilă instalată în mijlocul muritorilor» (Th. 592 sq.)�20. 

Demostene surprinde soarta femeii din vremea respectivă prin următoarele cuvinte: �Avem 

curtezane pentru voluptăţile sufletului; femeile publice pentru îndestularea simţurilor şi femeile 

legitime pentru a ne da copii şi a păzi casele�21.  

Educaţia copiilor era total diferită în cele două state ale Greciei antice: Atena și Sparta. �În 

statul spartan copilul aparţinea familiei numai până la vârsta de şapte ani; după care, un spartan era 

total la dispoziţia statului � până la vârsta de 60 de ani! Educaţia spartană consta în exerciţii fizice 

dure şi antrenament militar, urmărindu-se să i se formeze copilului sau tânărului un desăvârşit spirit 

de disciplină, de supunere oarbă, precum şi capacitatea de a suporta cele mai absurde privaţiuni şi 

mizerii fizice: umblând desculţi şi cu capul ras, antrenându-se complet goi, mâncând mizerabil şi 

insuficient, dormind pe o saltea de trestie şi adeseori fiind biciuiţi numai pentru a se deprinde să 

                                                            
17 Nicolae Lascu, Cum trăiau romanii, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1965, p.275. 
18 Ovidiu Drimba, Istoria culturii şi civilizaţiei, vol. 1, Editura științifică și enciclopedică, București, 1984, p.590. 
19 Ibidem, p. 591. 
20 Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol. I,  ediţia a II-a, traducere şi postfaţă de Cezar Baltag, Edit. 
Ştiinţifică, Bucureşti, 1991, p. 254. 
21 Pr. Gh. Perva, Taina iubirii, Edit. Cristiana, Bucureşti, 1987, p. 319. 



9 

suporte durerea. În rest � o instrucţie intelectuală absolut minimă (şi de care foarte probabil că nu 

toţi copiii beneficiau); scris-citit, eventual câteva noţiuni elementare de aritmetică şi de muzică 

militară. Viaţa permanentă de cazarmă ducea la practica curentă şi în mod deschis a pederastiei. 

Fetele primeau şi ele o instrucţie militară: alergări, marşuri, luptă, aruncarea discului şi a 

suliţei�22.      În statul atenian accentul se punea pe educaţia fizică dar şi pe cea intelectuală. Primele 

lecţii de educaţie copiii le primeau până la vârsta de şapte ani în familie unde mama ajutată de 

sclavele casei se îngrijeau de creşterea lor. Până la vârsta de 18 ani tatăl avea datoria să se ocupe de 

copii. La Atena, dar nu şi în alte oraşe greceşti, statul avea obligaţia civică de a se îngriji de educaţia 

copiilor, care la vârsta de 7 ani începeau şcoala. Cei ce dispuneau de mijloace materiale puteau 

continua educaţia intelectuală în şcolile sofiştilor şi ale retorilor, adevărate instituţii de învăţământ 

superior care-i pregăteau pe cursanţi în arta elocinţei, pentru politică sau pentru activitatea din 

tribunale. Toate aceste forme oficiale de învăţământ erau disponibile numai pentru băieţi, educaţia 

fetelor se făcea numai în familie limitându-se la treburile gospodăreşti. La vechii greci, existenţa 

familiei în general şi a femeii în special a rămas tributară sistemului politico-religios existent, 

respectiv sclavagism şi politeism, în care femeia era supusă bărbatului care o cumpăra şi devenea 

stăpânul ei.  

I.7. Familia în islamism. Mahomed nu a adus prea multe inovaţii în structura şi mentalitatea 

supușilor săi cu privire la familie, faţă de triburile arabe din timpul său. El a menţinut poligamia şi a 

întărit puterea abuzivă a bărbatului faţă de soţie şi copiii săi, de aceea poligamia islamică a slăbit 

moralitatea familiei ducând la degenerarea psihică şi intelectuală a femeii musulmane23. Totuşi a 

pus şi unele bariere menite să stopeze unele abuzuri îngăduind musulmanilor să nu aibă mai mult de 

patru femei faţă de numărul nelimitat de femei pe care-l puteau avea până atunci. �Dacă vă temeţi 

că veţi fi nedrepţi către cei orfani atunci luaţi ca soţii, dacă vă pare bine, dintre muieri două, trei sau 

patru, şi dacă vă temeţi că nu veţi fi cu dreptate, atunci luaţi numai una sau pe aceea ce stăpâneşte 

dreapta voastră (sclave). Aşa vă va fi mai uşor să nu greşiţi�24 (IV, 3).  

Coranul mai prevede ca musulmanul pe lângă femeile libere pe care le poate lua ca soţii mai 

poate să-şi ia drept concubine dintre sclave câte poate întreţine onorabil cu posibilităţile lui 

materiale, cel ce nu-şi permite din punct de vedere material să-şi ia de soţie o femeie liberă poate 

să-şi ia o sclavă sau o prizonieră de război (IV, 29). Oricât ar încerca unii să apere poligamia, nu pot 

fi trecute cu vederea neajunsurile fizice şi sufleteşti suferite de femeile musulmane din cauza acestei 

triste moşteniri şi practici a căror origine se pierde în negura vremurilor. Poligamia a dus femeii 

musulmane numai dispreţ, umilinţă şi suferinţă, bărbatului i-a întunecat concepţia despre om iar 

pentru societate a fost o piedică în calea progresului. De aceea, cu dreptate se poate afirma că 
                                                            
22 Ovidiu Drimba, op. cit. vol. 1,  pp. 586-587. 
23 J.-L. De Lanessan, La morale des religions, Paris, 1905, pp. 502 şi 540.  
24 Coranul, traducere din arabă de Dr. Silvestru Octavian Isopescul, Ed. Cartier,  1997, p. 90.  



10 

civilizaţiile poligame n-au atins nivelul civilizaţiilor monogame şi n-au dovedit niciodată aceeaşi 

vitalitate25.  

Influenţa dăunătoare pe care religia islamică a exercitat-o asupra situaţiei femeii în societatea 

islamică se datoreşte şi ideii că femeia este o fiinţă necurată. Mai ales femeile logodite şi cele 

bătrâne sunt considerate în islamism ca periculoase, aducând nenorociri prin privirea lor rea. 

Această idee este unul din motivele pentru care femeia musulmană trăieşte mai mult închisă în casă, 

iar atunci când iese afară îşi acoperă faţa cu un voal�26.  

Căsătoria musulmană nu produce nici o comuniune de bunuri între soţi, femeia îşi păstrează 

dreptul de a dispune după cum voieşte de bunurile ei. Există şi alte dispoziţii prin care soţii au 

dreptul să se moştenească unul pe altul. Potrivit acestui drept femeia a fost considerată ca un bun 

care se moşteneşte, iar sub influenţa legii leviratului din credinţa mozaică, după moartea soţului 

soţia trecea în patrimoniul sau averea urmaşilor legitimi la moştenire ai soţului decedat, împreună 

cu averea ei. În aceste situaţii, din cauza abuzurilor ce aveau loc, Coranul prevede ca și văduva să-și 

dea acordul pentru aceasta: �O, voi, cei ce credeţi, nu vă ieste iertat să moşteniţi muieri împotriva 

voiei lor, nici nu le opriţi să se căsătorească cu alţii ca să le luaţi o parte din ceea ce le-aţi dat (ca 

zestre) (IV, 23). 

Era obligatoriu consimţământul femeii deoarece se obişnuia ca femeile văduve să fie ţinute 

închise în casă până mureau ca apoi să le fie moştenită averea, sau erau supuse unor tratamente 

aspre şi determinate să-şi ceară singure repudierea contra unor sume de bani. Dacă în Coran este 

stipulat că femeile pot fi legate în cămări şi bătute (IV, 38) ne putem da seama de situaţia 

deplorabilă a femeii în familia islamică.   

 

Capitolul II 

Familia în lumina Sfintei Scripturi 

II.1. Familia în paradis. Din faptul că Dumnezeu a creat bărbat şi femeie desprindem două 

învăţături:  

- Dumnezeu l-a creat pe om sociabil, destinându-l pentru socializare și comuniune, existenţa 

lor singuratică ar fi fost un nonsens, pentru că în această stare nu ar fi putut să-şi îndeplinească 

scopul;  

- Dumnezeu, hotărând să-i facă ajutor pe măsură, adică femeie, pe care a luat-o chiar din 

trupul său, a instaurat monogamia. Facerea Evei, prima femeie, din coasta lui Adam în viziunea 

divină, vrea să arate că cele două fiinţe omeneşti care au aceeaşi origine, formează un întreg 

                                                            
25 Emiule Calot, Civilisation et civilisatons,  Recherches d�une philosophie de la culture, Paris, 1954, pp. 76-77. 
26 Pr. Magistrand Dumitru Soare, Situaţia femeii în islamism şi creştinism, în �Studii Teologice�,  seria II-a, anul IX 
(1957), nr. 3-4, martie-aprilie,  p. 247. 



11 

indiscutabil, până la contopire. Starea primei familii în rai era o stare de nevinovăţie şi nerăutate, de 

fericire înfrumuseţată de Duhul Sfânt, luminată de sfinţenia şi apropierea de Dumnezeu.  

Dumnezeu întăreşte şi consfinţeşte legătura dintre bărbat şi femeie, poruncindu-le: �Creşteţi şi 

vă înmulţiţi şi umpleţi pământul şi-l stăpâniţi!� (Facere I, 28). �Astfel, după ce Dumnezeu a creat 

omul după «chipul Său», împodobindu-l cu raţiune, voinţă şi sentiment, instituie marea taină a 

căsătoriei şi pune bazele primei familii, modelul familiei viitoare şi leagănul neamului omenesc�27. 

 Prima familie alcătuită din Adam și Eva, în paradis era o familie spirituală, o familie tainică,  

membrii ei nu aveau  nici o legătură de rudenie, ei lucrau și comunicau ca un întreg, se sincronizau, 

erau complementari unul celuilalt, erau în directă legătură cu Ziditorul lor. 

II.2. Familia în Vechiul Testament. După căderea în păcat nu s-a schimbat  numai viaţa 

spirituală a oamenilor ci şi viaţa socială, aceasta desfăşurându-se în câmpiile din afara  raiului, iar 

drumul spre starea anterioară fiind păzit de �heruvimi şi sabie de flacără vâlvâitoare� (Facere III, 

24). Starea femeii s-a înrăutăţit din mai multe puncte de vedere: social (atrasă vei fi către bărbatul 

tău şi el te va stăpâni), moral (voi înmulţi mereu necazurile tale) şi fizic (în dureri vei naşte copii). 

Întreaga familie va suferi, inclusiv Adam: �... blestemat va fi pământul pentru tine! Cu osteneală să 

te hrăneşti din el în toate zilele vieţii tale! Spini şi pălămidă îţi va rodi el şi te vei hrăni cu iarba 

câmpului! În sudoarea feţei tale îţi vei mânca pâinea ta, până te vei întoarce în pământul din care 

eşti luat; căci pământ eşti şi în pământ te vei întoarce� (Facerea III, 17-19). Peste toată această stare 

de suferinţă s-a aşternut moartea fizică și spirituală pentru că plata păcatului neascultării de 

Dumnezeu este moartea.28  

Căsătoria la poporul evreu  nu avea caracter religios, de taină, cum va avea în creştinism unde 

iubirea va deveni �plinătatea şi integritatea vieţii creştine�29, ea se desfășura într-un cadru solemn 

de bucurie, de respect pentru părinți și nu se înfăptuia fără binecuvântarea părinților celor doi miri. 

Însușirile familiei erau indisolubilitatea și monogamia, iar desfrânarea sau poligamia în 

Vechiul Testament erau asemănate cu abaterea de la slujirea Domnului şi cu închinarea la idoli, 

peste astfel de familii venea pedeapsa lui Dumnezeu pentru ruperea legăturii sfinte a căsătoriei 

(Oseea, I, 2-6). Familia era caracterizată de curățenie și sfințenie și avea datoria educativă, 

religioasă și cultică.  

Starea femeii la poporul evreu  se degradase în asemenea măsură încât era considerată �...în 

stare de robie faţă de bărbatul care o cumpăra, ca la păgâni, sau semisclavă, ca la evrei, unde 

viitorul soţ o lua dând multe daruri părinţilor şi rudelor tinerei (Facere XXIV, 1- 61); XXIX, 1-30). 

                                                            
27 Pr. Conf. Dr. Leon Arion, Familia în Sfânta Scriptură, în B.O.R., anul  CXIII, (1995), Nr. 1-6, ianuarie-iunie, p. 223. 
28 Epistola către Diognet, cap. XII, 2, trad. de D. Fecioru, în P.S.B. 1, Edit. I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1979, p. 345. 
29  Prof. Dr. Nicolae Chiţescu, Atitudinea principalelor religii ale lumii faţă de problemele vieţii pământeşti, în 
�Ortodoxia�, anul IV, (1952), nr. 2, p. 256. 



12 

În ambele cazuri ... căsătoria nu mai era o consimţire liberă între tinerii căsătoriţi, de aceea, soţiile 

cumpărate numeau pe bărbaţii lor: «domnul şi stăpânul meu» (Facere XVIII, 21; I Petru III, 6)�30. 

Poporul evreu a practicat divorţul care era de fapt o abandonare după bunul plac a soţiei 

pentru simplul motiv că aceasta �nu aflase bunăvoinţă în ochii lui� (ai soţului ei), sau pentru simplul 

motiv �că găsise la ea ceva neplăcut�. Acesteia �i se dădea la mână o carte de despărţire� şi era 

�slobozită din casa lui� (Deuteronom XXIV, 1), singurul ei drept era să se poată recăsători cu alt 

bărbat, în baza acestei cărţi de despărţire. Se cunosc destule cazuri la poporul evreu când a fost 

practicată poligamia, totuși �faţă de celelalte popoare din antichitate, la poporul evreu starea socială 

a femeii, cu toate că nu era egală cu bărbatul, era cu mult superioară în această privinţă. Ea se 

numea stăpâna «Baala (h)» ca şi soţul său «Baal», deoarece sub autoritatea sa erau sclavele. Se 

bucura ca şi bărbatul său de aceeaşi cinstire din partea copiilor (Ieșire XX. 12), era elogiată pentru 

calităţile sale (Pilde XII, 41; XIV, 1) şi avea dreptul la averea moştenită de la părinţii săi. În caz că 

era dezonorată, Legea pedepsea cu uciderea cu pietre pe cel ce săvârşea acest act (Deuteronom 

XXII, 25), sau cu plata a 50 sicli de argint tatălui său, iar făptaşul fiind obligat să o ia de soţie şi 

niciodată să nu dea divorţ de ea (Deuteronom XXII, 19)�31.  

II.3. Familia în lumina Noului Testament. Prin patimile şi jertfa Sa, Mântuitorul Hristos, 

�al doilea Adam� a restaurat chipul lui Dumnezeu în om şi �a regenerat firea spre înnoirea vieţii�32 

iar prin înnoirea vieţii, Mântuitorul a dat un nou sens şi familiei instituite de Dumnezeu în paradis.   

Sfinţirea familiei şi ridicarea ei la gradul de Sfântă Taină a făcut-o Mântuitorul prin 

participarea Sa la nunta din Cana Galileii (Ioan II, 1-11) unde, după cuvântul Fericitului Augustin 

�Hristos a întărit la Cana ceea ce a instituit în rai�33 fiindcă �nici păcatul de la început, nici potopul 

n-au stricat sfinţenia căsătoriei�34. Cu această ocazie familia şi legătura căsătoriei dintre bărbat şi 

femeie sunt înălţate din ordinea naturii în ordinea harului. În acest sens căsătoria este înţeleasă și 

practicată ca unirea liberă şi tainică a unui bărbat cu o femeie, peste care, în Biserică, se revarsă 

harul lui Hristos în vederea împlinirii scopului dat lor de Dumnezeu încă de la creaţie.  

Unitatea celor doi parteneri ai căsniciei este bazată pe �faptul că Dumnezeu a făcut pe om ca 

bărbat şi femeie şi deci cel ce se uneşte cu o femeie se completează atât de total cu ea, încât 

alcătuiesc o unitate. Bărbatul a devenit omul întreg prin această femeie şi viceversa, fiecare devine 

                                                            
30 Pr. Dr. Ioan Mircea, Dicţionar al Noului Testament, Edit. I.B.M., Bucureşti, 1955, p. 86. 
31 Pr. Prof. Dr. Dumitru Abrudan, Diac. Prof. Dr. Emilian Corniţescu, op. cit., p. 130. 
32 Sfântul Ioan Gură de Aur, Homelies sur l�epitre aux Ephesiens. Homelie XX, 3, în Oeuvres completes de Saint Jean 
Chrysostome, trad. par l�Abbe J.Bareille, tom., XVIII, Paris, 1872, p. 385.   
33 Paul Evdochimov, Sacrament de l�amour, Paris, 1962, p. 175. 
34 Ibidem, p. 175. 



13 

omul întreg în unire cu celălalt�35, această unire nu este formală sau de �convenienţă� ci este o unire 

spirituală, �simbiotică�36 pentru că nu mai sunt doi, ci un trup în Hristos. 

În Noul Testament, unirea dintre bărbat şi femeie este definită cu multă înţelepciune de către 

Sfântul Apostol Pavel prin cuvintele: �Taina aceasta mare este; iar eu zic: în Hristos şi în Biserică� 

(Efeseni V, 3) deoarece unirea aceasta între bărbat şi femeie are ca argument şi model iubirea dintre 

Hristos şi Biserica Sa (Efeseni V, 25). Căsătoria creştină se deosebeşte de toate celelalte căsătorii 

prin natura ei monogamică şi prin sfinţenia ei şi a celor doi soţi pentru că trupul fiecăruia este 

templu al Duhului Sfânt. La baza Tainei Căsătoriei stă credința în Hristos, egalitatea, încrederea și 

iubirea dintre cei doi soţi.  

Se poate observa foarte uşor din cele expuse că dacă la popoarele păgâne căsătoria sau unirea 

dintre soţi se baza pe posibilităţile materiale şi avea ca scop naşterea de copii şi perpetuarea 

neamului omenesc, în creștinism, Mântuitorul Iisus Hristos a pus la temelia căsătoriei dragostea iar 

ca scop final al acesteia pe lângă naşterea de prunci, mântuirea membrilor ei. El restaurează 

caracterul religios şi spiritual al căsătoriei, prin harul Duhului Sfânt purifică, sfinţeşte şi înnobilează 

iubirea conjugală dând un nou sens vieţii de familie. Căsătoria este mediul potrivit pentru 

dobândirea mântuirii, chiar dacă cei doi vor avea de luptat împotriva multor greutăţi şi ispite, toate 

aceste lupte se vor transforma în virtuţi cu ajutorul cărora vor înainta spre unirea cu Dumnezeu, spre 

îndumnezeirea lor. Scopul căsătoriei este naşterea de copii, ferirea de desfrâu şi în final dobândirea 

mântuirii. Pentru cei ce nu pot păstra fecioria, căsătoria este �leac ucigător pentru desfrânare.�37 

Dacă în societăţile păgâne bărbatul era despotul familiei38, el dispunea după bunul plac atât de 

viaţa familiei cât şi de bunurile materiale, fiind stăpânul absolut, în familia creştină, Mântuitorul a 

adus egalitatea dintre soţi în faţa lui Dumnezeu, singurul stăpân al familiei, iar unirea dintre soţi se 

face pe consimţământul lor liber şi conştient ca parteneri cu drepturi şi datorii egale. În societăţile 

păgâne femeia nu avea dreptul la ritualurile sacre ca şi soţul ei, în Noul Testament femeia este 

chemată la mântuire şi la aceeaşi viaţă a harului, prin Taina cununiei, ca şi bărbatul ei, având 

aceleaşi drepturi şi datorii unul faţă de celălalt şi faţă de copiii lor.  

Creștinismul a revoluționat gândirea și atitudinea lumii față de femei, �privește deci pe 

femeie, ca și pe bărbat, într-o dublă perspectivă: a vieții pământești și a vieții cerești. Așa se explică 

și faptul că religia creștină are, în rândurile femeilor, cei mai devotați adepți, în timp ce în islamism 

femeile rămân, în toate privințele, pe un plan cu totul secundar�39. 

                                                            
35 Preotul Profesor Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă,  vol. III, carte tipărită cu binecuvântarea Prea 
Sfinţitului Părinte Teoctist, Patriarhul  Bisericii Ortodoxe Române, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 2003, pp. 191-192 
36 Pr. Conf. Dr. Leon Arion, op. cit., p. 235. 
37 Sfântul Ioan Gură de Aur, Cateheze maritale: omilii la căsătorie, trad. din limba greacă veche de Pr. Marcel Hancheş, 
Ed. Oastea Domnului, Sibiu, 2006, p.  9. 
38 cf. Fustel de Coulange, La cite antique, Paris, 1927, pp. 90-100.  
39 Pr. Magistrand Dumitru Soare, op. cit., p. 261. 



14 

 În Noul Testament cât şi în perioada creştinismului primar, instituţia familiei a primit alte 

coordonate şi perspective pe care Biserica le-a cultivat, le-a preţuit şi le-a transmis mai departe 

generaţiilor de creştini odată cu pedeapsa anatematizării pentru cei ce îndrăznesc să defaime 

căsătoria40. Avortul a fost considerat de Biserică drept ucidere şi pedepsit ca atare41, adulterul a fost 

socotit moarte morală42 şi la fel cu moartea fizică motiv pentru desfacerea căsătoriei43.  

Spiritul dreptăţii şi dragostei creştine a pătruns în conştiinţele multor popoare determinând 

mari schimbări şi atitudini faţă de familie şi de femeie. Astfel legislaţia romană a cunoscut profunde 

modificări cu privire la familie: a admis căsătoria între persoane de clase sociale diferite, a desfiinţat 

oficial concubinajul, a asigurat dreptul femeii la moştenire, a desfiinţat tutela asupra femeii44. Prin 

creştinism, singurul loc unde femeia îşi câştigase demnitatea de persoană liberă şi apreciată, lumea a 

văzut începutul unei noi ere45. 

Desfacerea căsătoriei. Porunca Mântuitorului cu privire la despărţire este clară: �Ceea ce a 

împreunat Dumnezeu, omul să nu despartă� (Marcu X, 9). Fariseii atunci L-au întrebat pe 

Mântuitorul: �Pentru ce, dar, Moise a poruncit să-i dea carte de despărţire şi s-o lase?� (Matei XIX, 

7) la care Mântuitorul le-a răspuns că �pentru învârtoşarea inimii voastre� le-a făcut Dumnezeu 

această concesie şi derogare �dar dintru început nu a fost aşa� (Matei XIX, 8). Despre păcatul 

desfrânării, ca singurul motiv de despărţire, Mântuitorul avertizează ca: �Iar Eu vă zic vouă că 

oricine va lăsa pe femeia sa, în afară de pricină de desfrânare, şi se va însura cu alta, săvârşeşte 

adulter; şi cine s-a însurat cu cea lăsată săvârşeşte adulter� (Matei XIX, 9), �Iar femeia de-şi va lăsa 

bărbatul şi se va mărita cu altul, săvârşeşte adulter� (Marcu, X, 12). 

Femeia în Noul Testament. Înțelepciunea și dreptatea divină a rânduit ca femeia să fie 

ridicată, în creștinism, la o cinste și apreciere deosebită, de care nu se mai bucurase până atunci, 

prin învrednicirea Fecioarei Maria de a se face Maica lui Dumnezeu-Omul Iisus Hristos. Fiul și 

Cuvântul lui Dumnezeu născându-Se din Fecioara Maria a șters pentru totdeauna sentimentul 

disprețului și al infamiei pe care lumea veche îl avea față de femeie și a ridicat-o la cea mai înaltă 

treaptă a demnității morale. În instituția familiei, femeia se bucură de o deosebită cinste și 

demnitate, de iubirea și respectul bărbatului, care �va lăsa pe tatăl său și pe mama sa și se va lipi de 

femeia sa și vor fi amândoi un trup� (Matei XIX, 5). Căsătoria creștină nu este un simplu contract 

sau promisiune ca la alte credințe sau religii, ci e o taină, un legământ sfânt care este încheiat cu 

                                                            
40 Can. 1 şi 14 al sin. III local, Cangra, apud N. Milaş, Canoanele Bisericii Ortodoxe, trad. în lb. română de Nicolae 
Popovici şi Uroă Kovincici, vol. II, partea I, Arad, 1934, pp. 40, 47.   
41 Can. 91 al Sin. VI ec., apud ibidem, vol. I, partea II, Arad, 1931, p. 472. 
42 Can. 48 apostolic, apud ibidem, vol. I. partea I, Arad, 1930, pp. 261-262. 
43 Can. 9 al Sf. Vasile cel Mare la ibidem, vol. II, partea a II-a, Arad 1936, pp, 60-65.  
44 Iorgu Ivan, Biserica şi instituţia căsătoriei, în �Studii Teologice�, anul VIII (1940), vol II, p. 127; Idem, Biserica 

creştină sprijină şi binecuvintează orice acţiune menită să întărească familia,  în �Studii Teologice�, seria II, an 
V(1953), nr. 7-8, iulie-august, pp 513-525. 
45 A. Baudrillart, Moeurs paiennes, moeurs chretiennes, Premiere serie: La famille dans l�antiquite paienne et aux 

premiers siècle du christianisme,  Paris, 1929, p. 79. 



15 

binecuvântarea Bisericii și sfințit prin puterea Duhului Sfânt 46 . Mântuitorul a schimbat cu 

desăvârșire atitudinea față de femeie, a adus o nouă concepţie înaltă, înnoitoare, luminoasă şi 

ireversibilă faţă de femeie.  

II.4. Familia creștină în gândirea Sfinților Părinți. Învățătura Sfinților Părinți despre 

familia creștină este în perfectă armonie cu cea a Mântuitorului care se bazează pe iubire, libertate 

și egalitate între soți. Referitor la textul de la (Galateni III, 28) despre supunerea femeii față de 

bărbat, nu este vorba de două realități care se exclud reciproc, ci de unele complementare care se 

întregesc una pe cealaltă. Astfel soții sunt egali din punct de vedere ontologic şi soteriologic, între ei 

nu există o subordonare, bărbatul fiind doar primul între egali. Acest primat nu e unul discriminator, 

despotic, ci unul practic al organizării şi responsabilității precum şi unul al iubirii jertfelnice după 

modelul lui Hristos. 

Supunerea femeii față de bărbat nu este în creştinism o subjugare absolută față de un tiran, 

cum am văzut că se întâmplă în alte religii, ci este o supunere din dragoste, o supunere care nu 

umileşte, ci cinsteşte pe ambii soți. După comparația pe care o face Sfântul Apostol Pavel, soțul şi 

soția alcătuiesc o ființă completă, bărbatul fiind capul, iar femeia trupul acestei ființe. Deci, după 

cum nici capul fără trup nu are vreo valoare şi nici trupul fără cap, tot aşa cei doi soți nu-şi pot 

realiza menirea lor pe acest pământ decât împreună într-o conlucrare iubitoare şi armonioasă.  

Femeii nu i se cere decât o supunere cuviincioasă �ca Domnului�, teama ce i se recomandă 

față de bărbat (Efeseni V, 33) nu este o teamă obişnuită ca aceea pe care o cunoaşte în chipul cel 

mai nefericit, ci este fruct al dragostei reciproce dintre soți, după cum şi teama față de Dumnezeu nu 

este altceva decât un efect al dragostei noastre față de el. Între bărbat şi femeie nu poate fi vorba de 

prerogative speciale în favoarea unuia sau altuia deoarece �nici bărbatul nu se poate naşte fără 

femeie, nici femeia fără bărbat. Ci precum femeia este din bărbat, tot aşa bărbatul este prin femeie. 

Toate sunt însă de la Dumnezeu (I Corinteni XI, 11-12). 

Căsătoria stabilită de Dumnezeu chiar de la creare este temelia societății. Iubirea aceasta are 

ca model iubirea lui Dumnezeu pentru omenire care a trimis pe Fiul Său din iubire şi S-a jertfit pe 

Sine pentru mântuirea ei. Din această alăturare rezultă şi datoria soților de a face parte din Biserică 

pentru bunul trai în căsnicia lor47. Despre căsătorie ca taină şi pentru familie ca �biserică familială�, 

vorbeşte clar Sfântul Apostol Pavel, care compară raporturile dintre soți, cu raporturile dintre 

Hristos şi Biserică. Hristos este icoana bărbatului, Biserica este icoana femeii. Hristos părăseşte din 

iubire cerul pentru Biserică; aşa bărbatul părăseşte şi el totul primind în inimă pe femeia sa şi 

iubind-o ca pe sine însuși. 

                                                            
46 Iorgu Ivan, Biserica și instituția căsătoriei, în �S.T.�, anul VIII (1940), p. 127. 
47 Pr. Popescu Mălăieşti, Explicarea Epistolei către Efeseni, în B.O.R. seria a II-a, anul 43, nr. 9 (539), sept. 1925, p. 
529. 



16 

Pentru Sfântul Apostol Pavel căsătoria este o instituție de origine divină, căci �precum femeia 

este din bărbat, aşa şi bărbatul prin femeie şi toate sunt de la Dumnezeu� (I Corinteni XI, 12). 

Principiul pe care Sfinții Apostoli îl aşează la baza unirii dintre soți este acelaşi care stă la baza 

unirii dintre Hristos şi Biserică, Iubirea. 

În ceea ce priveşte morala căsătoriei pe lângă iubirea și stima reciprocă Sfinții Apostoli 

accentuează necesitatea onestității conjugale făgăduită în fața Sfântului Altar în virtutea 

apartenenței depline unul altuia, căci prin căsătorie �Femeia nu este stăpână pe trupul său, ci 

bărbatul; asemenea nici bărbatul nu este stăpân pe trupul său ci femeia (I Corinteni VII, 4), Sfântul 

Apostol Pavel îndeamnă pe creştini să se ferească de păcatul desfrâului indiferent de forma sa şi să 

rupă orice legătură cu desfrânați (I Corinteni V, 1-5; 9,11). 

Naşterea de prunci este o datorie a familiei și se realizează prin împreună lucrarea omului cu 

Dumnezeu, omul participă la lucrarea creatoare a lui Dumnezeu. Respingând această 

responsabilitate a procreării, omul respinge asemănarea sa cu Dumnezeu, respinge pe Creatorul Său 

şi prin aceasta alterează propria sa umanitate. O altă îndatorire a părinților este aceea de a educa de 

timpuriu pe copii lor întru învățătura şi înțelepciunea Domnului (Efeseni VI, 4). 

II.6. Familia în Evul Mediu. Chiar dacă învăţătura şi principiile creştine de egalitate şi 

dragoste erau cunoscute în Evul Mediu, tatăl, încă �avea deplina autoritate (mundium) asupra 

familiei: un capitular al lui Carol cel Pleşuv din 864 îi dădea dreptul să-şi reducă fiul în starea de 

sclavie, sau să-l oblige să devină călugăr. Dar mundium înceta în momentul când fiul era apt de a 

purta arme; în schimb femeia, tocmai fiindcă era considerată inaptă de acţiuni războinice, rămânea 

toată viaţa sub autoritatea tatălui său sau a soţului. Patrimoniul familiei nu era la discreţia tatălui; el 

nu putea dispune de bunurile familiei fără consimţământul copiilor (după cum stabilea un capitular 

din 818). Normele de succesiune tindeau să-i favorizeze pe fiii care rămăseseră să lucreze alături de 

tatăl lor, faţă de fiii care îşi constituiseră o gospodărie separată�48.  

În această perioadă istorică, dezvoltarea industriei și agriculturii a influențat și viața de familie 

atât la orașe cât și la țară. 

Situaţia socială a familiei de ţărani era dependentă de pământurile lucrate, stăpânul de 

pământuri concesiona suprafeţe de teren familiilor, cu drept de a-l moşteni dar de a nu-l vinde sau 

diviza, astfel familia: soţ, soţie, copii şi familiile lor erau nevoite să stea unite şi să lucreze pământul 

arendat. Muncile erau efectuate de întreaga familie: bărbaţi, copii, femei şi sclavi deopotrivă.  

Dacă femeile aristocrate se ocupau în general de administrarea averii lor în lipsa soţului, 

femeile de condiţie socială modestă erau foarte active în viaţa socială, determinate fiind de obligaţia 

de a-şi câştiga singure existenţa. De obicei fetele cât şi băieţii erau îndrumaţi de la o vârstă fragedă 

să lucreze în diferite meserii ca ucenici. Majoritatea femeilor sărace trăiau exclusiv din propriul 

                                                            
48 Georges Duby, Doamnele din veacul al XII-lea, Ed. Meridiane, București, 2000, p. 583. 



17 

salariu, fiind plătite mai puţin decât bărbaţii chiar dacă prestau munci egale. O oarecare soluţie de 

subzistenţă le putea oferi căsătoria dar nu toate aveau parte de aşa ceva deoarece numărul femeilor 

era cu 20-25% mai mare decât al bărbaţilor. Şi chiar dacă se căsătoreau, ele erau obligate de sărăcie 

să lucreze în continuare în meseriile lor sau alături de soţi în diferite meserii, prestând munci grele, 

murdare incompatibile cu caracterul lor. Erau dese cazurile când femeile lucrau în mai multe locuri 

sau meserii. Femeile practicau aproape toate meseriile (măcelari, cizmari, argintari, fierari, zugravi, 

băcani, negustori etc.) dar cu precădere în meseriile legate de ţesătorie şi de alimentaţie. La ţară 

femeia lucra alături de bărbatul şi copiii săi la toate muncile. 

 

Capitolul III. 

Situația familiei pe teritoriul țării noastre 

III.2. Familia creștină în tradiția românească. Locuitorii ţinuturilor din nordul Dunării erau 

oameni aspri, simpli şi sinceri, vorbind mult şi răspicat, întrebuinţau vorbe tari când erau mânioşi şi 

vorbe aşezate şi blânde când erau liniştiți împăcați în sufletele lor. Viața de la curțile domnești se 

asemăna cu cea de la casele țăranilor, �o viață țerănească�. Un studiu amănunţit despre societatea 

românească de la ţară din sec. al-XIX-lea a făcut dascălul buzoian I. Voiculescu în 1898 de unde 

aflăm cum trăiau şi îşi desfăşurau activităţile locuitorii simplii din satele româneşti precum și care 

era condiția socială a femeii țăranului român din această perioadă a istoriei. Fata ţăranului român, 

spune ilustrul dascăl, la vârsta de 14 ani începe să se gândească la măritat, la 16-18 ani se 

căsătoreşte. Logodna este �o simplă târguială� făcută de părinţii mirelui şi ai miresei la care mai 

participă şi alte rude, discuţiile le poartă de obicei bărbaţii, femeile vorbesc mai puţin pentru că 

�femeia să-şi vadă de iţe�, mirele este şi el prezent dar ca un simplu spectator iar mireasa nu are 

voie să participe la tocmeală49, condiția ei umilă nu-i dă dreptul să-și exprime dorința sau părerea, 

este supusă necondiționat părinților ei după care va suporta și mai mare umilință din partea familiei 

în care va intra, fără voia ei de cele mai multe ori.  

Se punea mare preţ pe averea adusă de fată în casa soţului şi pe faptul că trebuie să fie 

fecioară, importante sunt tocmelile ce se fac înainte de nuntă, scopul fiind obținerea unei averi cât 

mai mari din partea părinților miresei iar sentimentele ce trebuie să existe între tineri erau trecute pe 

planul secund sau nu se luau în considerație. Aceste lucruri se petreceau în straturile de jos ale 

societății dar și în cele mai înalte unde căsătoria însemna nu atât o unire între un bărbat și o femeie 

care se iubeau cât mai ales un transfer de putere, de proprietate între două familii, unde dominau 

rațiunile economice și sociale în defavoarea sentimentelor.  

                                                            
49 I. Voiculescu, Rolul femeii în familia plugarului roman, studiu de moravuri cu propunere de îndreptare asupra stării 

săteanului, Editura Autorului, Tipografia Alessandru Georgescu, Buzău, 1898, pp. 9-10.  



18 

Tânăra soţie, sfioasă, singură într-o casă necunoscută,  aşteaptă de la soţul ei dragoste şi 

mângâiere, însă primeşte �înjurăturile cele mai necuviincioase� iar din partea soacrei, răutate şi 

dispreţ. În pofida tuturor privaţiunilor, rareori femeia are curajul să-şi părăsească soţul şi să revină 

în casa părintească deoarece tot ea devine subiect de bârfă şi de ruşine în sat dacă îndrăzneşte să 

facă acest gest, aşa că de cele mai multe ori suferă şi îndură cu stoicism căutând în viaţa ei plină de 

necazuri o motivaţie care s-o ţină alături de soţul şi de copiii ei care se înmulţesc în câţiva ani şi nu 

mai pot locui împreună cu socrii lor. Fiind nevoiţi să-şi facă o locuinţă, cea care munceşte cel mai 

mult este tot soţia, ea se îngrijeşte de copii, de bucătărie, de gospodărie şi tot ea ,,lipeşte cu 

pământ�, spoieşte şi văruie întreaga casă deoarece soţul este plecat după alte treburi pe care femeia 

nu le poate face, sau nu se cade să le facă ea pentru că �e femeie�. Bărbatul fiind ,,bărbat� hotărăște 

ce e mai ,,potrivit� pentru el.  

În lungile nopţi de iarnă femeia lucrează, coase, cârpeşte, toarce lâna şi cânepa, spală rufele 

iar în timpul zilei păstrează curăţenia şi căldura în casă. Bărbatul se trezeşte mai târziu �pe îndelete� 

se încalţă fără grabă căci �pe-afară are puţină treabă (adică nu vrea să-şi găsească)� iar femeia �într-

un minut� îi aduce apă proaspătă �respectabilului� soţ ca să se spele50.  Activitatea zilnică a soţului 

în zilele de iarnă constă în a hrăni doi boi, doi cai şi 10-15 oi pentru că păsările sunt hrănite de 

femeie. Animalele sunt tratate de bărbat cu înjurături, ciomege şi loviri peste coaste �din belşug�, 

lucruri de care nici femeia nu este lipsită de multe ori. Cu toate că femeia se străduieşte să 

îngrijească de casă, de familie, de copii şi să fie şi alături de soţ pe ogor, nu le poate face pe toate la 

fel de bine deoarece nu este timp.  

Munca istovitoare şi lipsită de rezultate remarcabile pe care o face femeia arată starea socială 

precară în care trăieşte femeia ţăranului român, stare care nu poate fi imputată în totalitate ei ci mai 

ales societăţii. Și cum ar putea femeia plugarului român să se ridice totdeauna la înălțimea misiunii 

sale și să-și îndeplinească toate obligațiile ei la cel mai înalt grad dacă ea însăși nu este educată și 

școlită corespunzător. Bruma de educație intelectuală a primit-o atunci când a fost posibil de la 

mama ei sau de la biserică pentru că de școli nu se poate vorbi la țară în această perioadă.  

În veacul al XVIII-lea se conturează �era unei vieţi vizibile şi auzite a femeilor� prin 

participarea lor la balurile organizate de ofiţerii străini, nemţi sau ruşi dar şi la balurile româneşti. 

Femeile, chiar şi cele simple şi mai modeste, încep să lase la o parte pudoarea şi modestia şi să-şi 

arate frumuseţea şi calităţile lor. Odată cu apariţia femeii tot mai vizibilă în viaţa socială apar şi 

unele scăderi ale caracterului ei, pe care N. Iorga nu le trece cu vederea: �La şcoala Ursulinelor din 

Sibiu, începeau să vie, pe la 1800, fete de boieri munteni, în rochii de «tulpan» şi în «gevrele», 

împodobite cu şaluri «chismerii»... Mariţa se făcea repede Mimi, urmând însă şi mai departe a face 

                                                            
50 I. Voiculescu, op. cit.  pp. 28-29.  



19 

mutre, a pârî şi a minţi, a se murdări şi strica hainele, a da cu picioarele şi cu coatele, a batjocori, a 

ţipa ca la Ţigance şi chiar a se tăvăli pe jos�51. 

Lupta pentru emanciparea femeii. Societatea românească, la presiunea învăţăturilor Bisericii, 

influenţată de dezvoltarea social-economică şi culturală a ţării şi de răspândirea ideilor iluministe 

ale Revoluţiei franceze din 1789 a fost nevoită să observe şi să accepte acţiunile de emancipare a 

femeii.   

Dacă secolele anterioare au fost caracterizate de o tăcere absolută a femeii cu privire la 

drepturile ei, odată cu Revoluţia română de la 1848 glasul femeii se face auzit public prin 

revendicările de mărire a salariilor, de reducere a orelor de muncă, dreptul de a se organiza în 

asociaţii de femei, dreptul femeilor la educație în școli etc. 

 Mişcările revoluţionare din sec al XIX-lea au oferit cadrul şi momentul de afirmare al femeii 

şi de consolidare a statutului ei în familie şi în societatea românească. Astfel conducătorii 

Revoluţiei române cereau locotenenţei domneşti, prin ministrul instrucţiei publice în numele 

�...institutelor celor noi ce cheamă pe toţi cetăţenii la aceleaşi drepturi către adevăr şi lumină...� şi 

cunoscând faptul �...că până nu vom avea cetăţene bune, soaţe şi mai bune, nu vom avea nici 

generaţiile viitoare mai bune�, să se aprobe ca de la începutul respectivului an şcolar, instruirea să 

fie �egală şi paralelă pentru ambele sexe�52. Prin Regulamentul Organic din 1832 se poate spune că 

se pun bazele învăţământului pentru fete în Principatele româneşti. 

C. A. Rosetti, Gh. Bariț, Ioan Heliade Rădulescu, N. Bălcescu, Dimitrie Bolintineanu și toți 

bărbații de cultură ai neamului au susținut și au luptat în această perioadă pentru emanciparea și 

drepturile femeii, conștienți fiind că având mame educate și pregătite vom avea și copii vrednici 

care vor face cinste națiunii. Sunt cunoscute pentru lupta de emancipare a femeii: Constanța de 

Dunca Schiau, Elena Negruzzi etc. Nu numai la oraşe, ci şi la sate femeile au fost alături de soţii lor 

în acţiunile de apărare a drepturilor lor, astfel în răscoala din 1907 femei ca Dina Mirea Piperea şi 

Maria Tănăsoiu erau în primele rânduri53 iar după înfrângerea răscoalei protestele învăţătoarei de 

provincie Atena Grigoriu54 sau a scriitoarelor de prestigiu Riria Xenopol55 şi Elena Farago s-au 

făcut auzite în toată ţara.  

III.3. Familia creștină � mediu ideal pentru desăvârșire în zilele noastre. Privită din punct 

de vedere creștin �familia reprezintă o școală a virtuților, un altar de jertfire al sinelui spre înălțarea 

unui mod comunitar de viață, bazat pe dragostea și dăruirea reciprocă a soților unul față de altul și 

al amândurora, față de copiii cu care Dumnezeu le binecuvintează și le împodobește existența�56. 

                                                            
51 N. Iorga, Femeia în viaţa neamului nostrum, Edit. Tipografia �Neamul Românesc�, Vălenii-de- Munte, 1911, p. 118, 
52 V. Alexandrescu-Urechia, Istoria şcoalelor de la 1800-1864, Bucureşti, 1892, pp. 339-340. 
53 Maria Groza, La femme dans la Roummanie contemporaine, Bucarest, Ed. Meridiane, 1970, p. 8. 
54 Marea răscoală a ţăranilor din 1907, Edit. Academiei R.S.R., Bucureşti, 1967, p. 450. 
55 Studii de literatură română, Edit. Didactică şi pedagogica, Bucureşti, 1965, p. 647. 
56 Pr. Ioan C. Teșu, Familia contemporană � între ideal și criză, în �S.T.� Seria a III-a, anul VII (2011), nr. 1, p. 84. 



20 

Întemeiată pe �iubirea reciprocă izvorâtă din sinceritate�57 familia creștină răspunde acelui 

dor ființial și idealului de a avea un �acasă�58, un loc privilegiat și binecuvântat în care să-și 

găsească de fiecare dată refugiu și întărire alături de persoanele dragi cu care să comunice și să-și 

împărtășească sentimentele pentru a putea merge mai departe alături de ei pe drumul spinos al vieții. 

În familia creștină �soțul și soția sunt împreună sfătuitori și lucrători în dobândirea mântuirii 

personale, a mântuirii sufletului pereche, a casei sau căminului cu care Dumnezeu le-a binecuvântat 

viața�59.  Supunerea femeii față de bărbat nu este înțeleasă în concepția Sfântului Ioan Gură de Aur 

ca o �supunere oarbă�, nici măcar ca o �supunere de la natură�, ci ca o �supunere către 

Dumnezeu�60. Virtutea și liantul care unește pe cei doi și face supunerea plăcută și ușoară, iar 

autoritatea blândă și acceptată, este iubirea. Femeia simțind că este iubită și apreciată �devine și ea 

iubitoare� iar bărbatul văzând supunerea și dragostea soției sale devine și el �îngăduitor și blând�61. 

 Familia creștină trebuie să fie o școală a iubirii și a dăruirii de sine, un mediu ideal pentru 

dobândirea mântuirii celor doi. Dar cum în lumea aceasta nimic nu se dobândește ușor ci cu aspre 

osteneli și cu intense nevoințe, soții trebuie să se străduiască pentru îndeplinirea sarcinilor familiale. 

Fiecare lucru și faptă bună în lume poartă deasupra lor, în mod nevăzut o cruce62, o cruce a 

renunțărilor pe care trebuie să le facă omul pentru dobândirea vieții în Hristos. Fiecare familie are 

crucea ei de îndurat care poate lua diferite forme: boală, neputință, lipsa copiilor, certuri etc.  

Mama este prin excelență educatoarea copilului, ea este prima ființă pe care o vede și o 

cunoaște copilul care primește de la ea nu numai hrană ci și sfaturi și educație. Ea este apostol al lui 

Dumnezeu în familia sa, fapt pentru care are datoria de a-l menține pe copil în starea de curăție 

trupească și sufletească și de a-l face să sporească prin harul Duhului Sfânt.  

Mama este ființa feminină, iubită și apreciată, care dă naștere unui prunc. Modelul ideal 

pentru mama creștină este Maica Domnului, Sfânta Fecioară Maria care a născut pe Mântuitorul 

nostru Iisus Hristos. Calitatea de mamă o implică și pe aceea de soție. De aceea nu poate fi mamă 

bună soția care nu-și iubește bărbatul. Iubirea curată emană din preaplinul sufletului și se revarsă 

peste cei din jur, asemenea gândului bun. Exemple de mame iubitoare și devotate familiei avem pe 

Elisabeta, mama Sfântului Ioan Botezătorul, Ana, mama Sfintei Fecioare Maria și altele. 

 Mântuitorul a acordat o atenție deosebită femeii ca mamă și soție privind-o nu numai ca pe o 

slujitoare a propriei sale case ci și ca pe o ascultătoare a cuvântului Său, apoi ca pe un apostol al 

                                                            
57 Pr. Nicolae Chifăr,  Taina Nunții după învățătura Sfinților Părinți, în �Familia creștină azi�, Ed. Trinitas, Iași, 1995, 
p 110. 
58 Pr. Nicolae Achimescu, Familia creștină între tradiție și modernitate. Considerații teologico-sociologice, în �Familia 

creștină azi�, Ed. Trinitas, Iași, 1995,  p. 114.  
59 Pr. Ioan C. Teșu, op. cit, p. 84. 
60 Sfântul Ioan Gură de Aur, Comentarii sau Explicarea Epistolei către Coloseni. Omilia X, apud Drd. Liviu Petcu, 
(antologie și studiu introductiv) Lumina Sfintelor Scripturi (Antologie tematică din opera Sfântului Ioan Gură de Aur), 
vol. I (A-I), Ed. Trinitas, 2007, p. 288.  
61 Ibidem. 
62 Preotul Profesor Dumitru Stăniloae,  Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I,  ... , p. 358. 



21 

învățăturii Sale. Femeia a fost apreciată de Mântuitorul pentru efortul și sacrificiul ei de a fi �ajutor 

și copărtașă a căsătoriei legitime� și pentru truda ca rodul pântecelui ei să ajungă �să fie după chipul 

și asemănarea lui Dumnezeu� 63 . Mântuitorul a schimbat total atitudinea față de femeie prin 

învățătura Lui, acum femeia are alt statut față de cel prevăzut în legea veche în care numai bărbații 

aveau dreptul să fie învățători și propovăduitori ai Legii, femeia creștină este chemată pentru 

diaconia socială, pentru slujirea bolnavilor și a văduvelor, pentru ascultarea și propovăduirea 

Evangheliei etc.  

III.5. Biserica, model și icoană a familiei. În învățătura și tradiția Bisericii noastre căsătoria 

și familia este o �mare taină� deoarece are ca model raportul dintre Hristos și Biserică. Mântuitorul 

Hristos este �capul Bisericii� și mirele ei iar Biserica este �trupul lui Hristos� și mireasa lui 

preacurată. La fel și în familie, soțul este capul și mirele soției sale, iar aceasta este trupul și mireasa 

bărbatului ei. Și precum Hristos a iubit Biserica Sa și S-a jertfit pentru ea, la fel și soțul să-și 

iubească soția ajungând până la jertfa supremă. Și precum Biserica se supune lui Hristos așa și soția 

să se supună bărbatului și să-i fie devotată, nu din frică sau obligații ci din libertate și dragoste. Prin 

pilda de iubire dusă până la jertfa pe cruce pentru lume și pentru Biserica Sa, Mântuitorul ne-a lăsat 

modelul desăvârșit de iubire care trebuie să existe și în familie. Părintele Stăniloae numește acest fel 

de iubire �uitare deplină� a propriei persoane pentru partenerul de viață, mergând chiar până la 

jertfirea unuia pentru celălalt. 

 

Capitolul IV 

Familia creștină în zilele noastre 

Familia are un caracter sacru deoarece ea a fost instituită de Dumnezeu, �acest caracter de 

sacralitate fiind pus în evidenţă şi de faptul că familia umană are ca prototip însăşi familia divină a 

Sfintei Treimi, ce are drept caracteristici iubirea desăvârşită, comuniunea, unitatea şi egalitatea 

Persoanelor Acesteia�64. Astfel, familia este locul unde se naşte şi se dezvoltă societatea deoarece 

copilul care vede lumina zilei reprezintă viitorul societăţii, fiind cel care va contribui la bunul mers 

al acesteia. Familia vine în ajutorul societăţii atunci când copiii sunt îngrijiţi şi educaţi în spiritul 

moralităţii creştine. Ea este cea care creează cadrul împlinirii spirituale şi al dobândirii de afecţiune. 

De aceea bunăstarea societăţii, dezvoltarea pozitivă a acesteia, depinde în mare măsură de felul cum 

sunt familiile. Izvorul din care trebuie să se adape fiecare familie trebuie să fie Dumnezeu și iubirea 

Sa. Căsătoria este o taină a comuniunii, a iubirii. Cei ce se unesc prin această Taină trebuie să fie în 

                                                            
63 Pr. Asist. Nicolae Necula, Doctrina și viața religioasă a Bisericii copte reflectată în textele ei liturgice (rugăciuni și 
imne) (Teză de doctorat), în �Ortodoxia�, anul XXVIII (1976), nr. 3-4, p. 564. 
64 Pr. Lector Mihai Vizitiu, Familia în învăţătura Mântuitorului şi a Sfinţilor Apostoli, în Teologie şi viaţă � revistă de 

gândire şi spiritualitate, Mitropolia Moldovei, nr. 5-7/1994, p. 25 



22 

deplină comuniune iubitoare, să fi dărâmat dinainte zidurile distanţei, ale egoismului şi ale 

minciunii, este locul și modul cel mai potrivit pentru îndeplinirea misiunii omului. 

Unirea conjugală este binecuvântată deoarece din momentul săvârşirii Tainei Sfintei Cununii, 

Dumnezeu îşi arată dragostea faţă de creaturile Sale prin binecuvântarea unirii lor, făcându-i părtaşi 

ai multor binefaceri cereşti. Însăşi unirea dintre bărbat şi femeie reprezintă �o nouă creaţie� bazată 

pe iubire, fidelitate şi deplină armonie. Faptul că omul are posibilitatea de a iubi îl separă radical de 

toate celelalte fiinţe finite, în afară de cetele îngereşti.  

IV.2. Criza familiei creștine datorită secularizării și globalizării. Până în mai 196865, 

Europa s-a aflat sub dominaţia unei morale, aşa-zis tradiţionale, care promovând viaţa de familie în 

detrimentul dezvoltării individuale, a creat o aură solidă de dragoste în jurul familiei. După 

momentul mai ´68, această abordare tradiţională s-a confruntat cu numeroase îndoieli. Dorinţa de 

afirmare personală s-a răzvrătit împotriva moralei şi a familiei. Are loc o adevărată �revoluţie a 

moravurilor� din care se nasc comportamente libertine. De aici au decurs numeroase consecinţe 

dezastruoase pentru familia creştină: acceptarea libertinajului, a contraceptivelor de tot felul, a 

prezervativelor, a homosexualității, a pedofiliei etc.  

Datorită anumitor curente imorale, familia creştină se confruntă astăzi cu numeroase situaţii 

care nu fac altceva decât să o destabilizeze şi să o subjuge unor interese pur omeneşti. Astfel, 

căsătoria a fost devalorizată, având la bază, de cele mai multe ori, anumite interese, de la cele 

materiale la cele caracterizate prin egoism. Punerea pe primul loc a afirmării profesionale îi ţine pe 

oameni departe de problemele familiale şi de aceea nu-şi mai pot îndeplini obligaţiile absolut 

necesare față de familie. Familiile de astăzi se confruntă şi cu amânarea naşterii de copii din cauza 

dorinţei de afirmare profesională şi pentru câştigarea unor poziţii sociale �favorabile�. 

Criza familiei creștine astăzi este manifestată prin maltusianism, neomaltusianism, 

secularizare, globalizare, căsătoriile de probă, avort, divorț, abandonarea copiilor, homosexualitate, 

pornografie, mame surogat (purtătoare) etc. 

 

Capitolul V 

Factorii care determină destrămarea familiilor astăzi 

Asistăm astăzi, neputincioși la un proces de destrămare și desființare a familiei tradiționale în 

toată lumea. Au fost schimbate mentalitățile și tradițiile oamenilor și înlocuite cu tot felul de 

                                                            
65 Numele de �mai 1968� desemnează un ansamblu de mişcări de revoltă apărute în Franţa, în mai-iunie 1968. Aceste 
evenimente constituie o perioadă care a marcat istoria contemporană franceză şi europeană, ele putând fi caracterizate 
drept o revoltă spontană, de natură culturală, socială şi politică, îndreptată împotriva societăţii tradiţionale, a 
capitalismului şi imperialismului. Declanşată de o revoltă a tinerilor studenţi parizieni, apoi extinzându-se şi în rândul 
clasei muncitorilor şi practic asupra tuturor categoriilor de populaţie de pe cuprinsul întregii ţări, rămâne cea mai 
importantă mişcare socială din istoria Franţei în secolul al XX-lea.  



23 

practici care urmăresc îndreptarea lor spre alte valori, nu cele tradiționale, ci spre cele imorale, spre 

cele care duc omenirea spre o criză morală și materială care determină micșorarea populației. 

Medicina, știința, educația, dreptul, economia politică, din cadre și mijloace de ocrotire și 

dezvoltare a ființei umane au devenit instrumente ale corupției și ale manipulării populației după 

interesele unora. În societatea contemporană, de foarte multe ori, medicina nu mai slujește vieții ci 

morții, prin avort, eutanasiere sau prin uciderea oamenilor în vederea prelevării de organe, știința nu 

mai slujește omului și lui Dumnezeu, ci anarhiei prin încălcarea legilor creației cu ajutorul 

ingineriei genetice și spre mutilarea ființei umane prin crearea de hibrizi monstruoși. Descoperirile 

științei în loc să fie folosite în scop bun și pentru slujirea și împlinirea omului ca persoană, conform 

poruncii divine, este folosită împotriva lui, pentru distrugerea lui. 

Între păcatele care determină destrămarea căsătoriei sau atentează la unitatea şi bunul mers al 

familiei, cele mai importante sunt: lipsa iubirii, îndepărtarea de Hristos și de duhul Evangheliei Lui, 

necredința, ateismul,  necinstirea soţului sau soţiei, adulterul, concubinajul, incestul, perversiunea şi 

uciderea pruncilor în pântecele mamei, prostituție, pornografia, unele vaccinuri, alimentația 

modificată genetic, otrăvirea lentă a populației prin diferite metode etc. 

Educația negării lui Dumnezeu sprijinită de diferite filozofii și curente ale lumii 

contemporane și chiar de unele organizații internaționale precum ONU și Banca Mondială 

încurajează la nivel global, desfrâul, concubinajul, divorțul legiferarea sau chiar impunerea 

avortului precum este cazul Chinei66. Distrugerea familiei tradiționale este abia începutul acestui 

diabolic proces de schimbare a valorilor și a scopului familiei pentru că ceea ce urmează este 

redefinirea ei, prin legitimarea cuplurilor de homosexuali, recunoașterea juridică a căsătoriei dintre 

ei, adoptarea copiilor de către aceste cupluri etc. Populația este informată greșit că aceste planuri și 

perspective sunt urmărite tocmai pentru binele familiei și al societății.  

V.6. Educația anticreștină a copiilor și a societății contemporane. În societatea de astăzi 

se urmărește educația tinerilor prin negarea existenței lui Dumnezeu deoarece un copil crescut și 

educat în atmosfera închisă a ideologiilor moderne care îl neagă pe Dumnezeu va fi o pradă mai 

ușoară la vârsta maturității, o persoană care nu are un ideal transcendent, care nu are ca model de 

viață pe Hristos cade mai ușor pradă curentelor și filozofiilor lumii, magiei și altor practici 

dăunătoare vieții sociale. Totodată se urmărește ruperea tuturor legăturilor cu Dumnezeu care pot fi 

întâlnite în cadrul familiei. �În această perspectivă, trăsătura fundamentală a sistemului educațional 

modern și a ideologilor care doresc să posede sufletul copiilor este îndepărtarea acestora de părinți 

                                                            
66Jacqueline Kasun, Războiul împotriva populației, Editura Provita Media, București, 2008, pp. 107-142. 



24 

și integrarea lor în sisteme uniformizatoare precum creșele, grădinițele, școlile publice, locurile 

unde îndoctrinarea lor prin diferite ideologii ateiste devine mult mai ușoară�67.  

Pentru îndeplinirea acestor planuri Organizația Națiunilor Unite, pe 10 dec. 1948 a aprobat 

și a proclamat Declarația Universală a Drepturilor Omului pe care își fundamentează toate metodele 

și practicile de educație a populațiilor. Astfel înainte de a se naște pruncul, se vorbește despre 

dreptul femeii la propriul pântec, adică dreptul de a-l ucide după propriul plac dar nu amintește și 

de dreptul copilului de a se naște. De la o vârstă fragedă UNESCO (Organizația Națiunilor Unite 

pentru Educație Știință și Cultură) instituie dreptul la educație sexuală care se realizează prin toate 

mijloacele de informare în masă, inclusiv prin școli conform altui drept � dreptul la informare. 

O altă metodă de educație asistată de state pentru îndepărtarea omului de Dumnezeu este 

purificarea limbajului de cuvinte care exprimă relația dintre om și Dumnezeu și îmbogățirea 

dicționarului cu alte cuvinte noi care exprimă alte realități  spre care se dorește să se îndrepte 

educația.  

Perpetuarea omului prin trăinicia familiei în lumea contemporană vine în conflict cu interesele 

utilitariste ale marilor puteri și ale marilor miliardari, de aceea, aceștia, luptă pe toate planurile 

pentru destabilizarea și reducerea populației prin tot felul de mijloace și metode. Programele școlare 

sau medicale de educație sexuală constituie mijlocul ideologic principal pentru educarea și 

reducerea populației. Planificarea familială prevede să nu se mai depășească media de doi copii pe 

familie în toată lumea, iar în sprijinul acesteia se vine cu mijloace contraceptive, sprijinirea 

avortului, crizele economice, alimentare, cu mulțimea de metode de educație în acest sens.  

O importanță majoră în educația societății contemporane o au mijloacele de informare în 

masă: presa, radioul, televiziunea, internetul, reclamele, mișcările de orientare sexuală, formatorii 

de opinii etc. 

Un alt element negativ în educația tinerilor este folosirea telefoanelor mobile de către aceștia. 

Radiațiile provocate de undele electromagnetice ale telefoanelor mobile provoacă tulburări grave de 

sănătate la persoanele mature și mai ales la tineri. Profesorul suedez Lennart Hardel, în septembrie 

2008 afirma că tinerii și copiii care folosesc exagerat telefoanele mobile sunt de cinci ori mai 

predispuși la cancer cerebral decât ceilalți care nu le folosesc sau le folosesc foarte puțin.  

 CAPITOLUL VI 

FAMILIA CREȘTINĂ � IMPLICAȚII ȘI PERSPECTIVE 

VI.1. Secularizarea și influențele ei în familie și în societate. Iniţial, noţiunea de 

secularizare a avut o conotaţie juridică, semnificând trecerea unei persoane de la statutul de cleric la 

statutul de laic sau trecerea bunurilor bisericeşti din proprietatea Bisericii în proprietatea Statului. 

                                                            
67 Petru Molodeț, Educația anticreștină a societății contemporane, în revista �Presa Ortodoxă� editată de Asociația 
pentru Apărarea Familiei și Copilului și Asociația Familia Ortodoxă �Sfinții Ioachim și Ana�, cu binecuvântarea IPS 
Pimen, Arhiepiscopul Sucevei și Rădăuților, nr. 2, anul 2009, p. 18. 



25 

Din punct de vedere istoric, termenul �secularizare� a fost întrebuinţat pentru a desemna 

exproprierile de terenuri ale Bisericii, spre a fi împărţite diferitelor principate ca urmare a tratatului 

de la Westphalia (1648)68.  În acelaşi sens este folosit termenul şi în Principatele Române în anul 

1864, atunci când domnitorul Alexandru Ioan Cuza promulga Legea secularizării averilor 

mănăstireşti. Spre sfârşitul secolului al XIX-lea şi începutul secolului al XX-lea, s-a conturat şi un 

sens cultural al acestei noţiuni, exprimând procesul de emancipare al vieţii moderne sub aspect 

economic, politic, ştiinţific, filosofic, de sub tutela Bisericii.  

Cauzele religioase sau teologice care au favorizat apariţia şi alimentează dezvoltarea 

secularizării sunt mai întâi ereziile care au apărut în sânul creştinismului şi folosirea exclusivă a 

raţiunii în interpretarea Revelaţiei dumnezeieşti şi în formularea învăţăturii de credinţă sau a 

doctrinei69. Ereziile au alterat adevărul de credinţă şi au acordat întâietate concepţiilor pur umane 

faţă de tainele divine descoperite; omul este aşezat în locul lui Dumnezeu şi raţiunea înaintea 

credinţei. Datorită rupturii radicale dintre lumea naturală şi supranaturală, familia creştină şi-a 

pierdut suportul ei transcendent şi sensul profund al comuniunii ei spirituale în Hristos şi Biserică. 

Omul secularizat caută să înlocuiască legile lui Dumnezeu şi să îndepărteze Biserica din societate, 

înlocuindu-le cu o cultură secularizată. Secularizarea înseamnă constituirea unei vieţi personale şi 

sociale fără o raportare la principiile fundamentale ale spiritualităţii creştine. Mântuirea nu are 

sensul unei restaurări ontologice în Hristos.  

Lumea secularizată este marcată de o criză spirituală profundă, omul se autoadoră şi nu se 

orientează spre împărăţia lui Dumnezeu. Centrul omului modern este el însuşi, negând 

transcendentul. În aparenţă gândirea secularizată �l-a înălţat pe om" pe cel mai de sus piedestal al 

umanismului arianizat dar în realitate a căzut în antropocentrism exagerat şi a sfârşit în idolatrie, 

politeism şi gnosticism. Supralicitarea umanului a dus la devalorizarea lui70. Autodivinizarea a eşuat 

în nihilism devastator şi dezumanizant, omul a devenind din chip al lui Dumnezeu, chip al 

diavolului, părăsind chipul lui Dumnezeu, a devenit sclav al păcatului şi al morţii. Omul secularizat 

neagă ideea de Dumnezeu cât şi sacralitatea omului şi a lumii. La omul modern totul se reduce la 

valoarea pur utilitară fiind marcat la nivel spiritual de neputinţa de a simţi cu adevărat prezenţa 

personală şi iubirea lui Dumnezeu, socotind că prezenţa Lui îi anulează libertatea şi de aceea nu mai 

simte nevoia acestei prezenţe. Omul modern nu are ca ţel dobândirea mântuirii şi aceasta nu are 

sensul unei restaurări ontologice în Hristos. Astăzi familia creştină se confruntă cu o criză 

economică, morală şi spirituală ca urmare a declinului demografic al populaţiei tinere, ca o 

                                                            
68 IPS Antonie Plămădeală, Biserica slujitoare, teză de doctorat, Bucureşti, 1972, p. 148. 
69 Pr. Ştefan Buchiu, Ortodoxie şi secularizare, Ed. Libra, Bucureşti, 1999,  p. 81.  
70 Ilie Fonta, Starea actuală şi perspectivele relaţiilor Stat � subiecţii instituţionalizaţi ai vieţii religioase din România, 
în B.O.R., nr. 7 � 12 / 1997, p. 231. 



26 

consecinţă a migraţiei și a mutaţiilor de ordin cultural care intensifică mentalitatea individualistă 

exacerbată, mercantilă şi nihilistă a omului postmodern.  

Mesajul Bisericii către societatea secularizată este acela de a adăuga la dezvoltarea ei istorică 

�dezvoltarea spirituală şi morală a omului, capabilă să ducă la transformarea violenţei în iubire, prin 

Duhul Sfânt, pentru ca omul să poată trăi în legătura comuniunii cu Dumnezeu şi cu semenii. 

Violenţa şi puterea sfârşesc acolo unde începe comuniunea, pacea şi iubirea în Dumnezeu�71. 

VI.2. Misiunea familiei creștine în societatea de astăzi. Convieţuirea bărbatului cu femeia 

este o instituţie dumnezeiască ce datează deodată cu neamul omenesc. Iar după învăţătura sfintei 

noastre Biserici, obiectivele familiei creștine sunt: naşterea de copii, spre înmulţirea neamului 

omenesc şi a credincioşilor Sfintei Biserici; ajutorarea soţilor întreolaltă, pentru uşurarea vieţii; și 

ocrotirea moralităţii soţilor sau remediu împotriva pasiunilor şi patimilor. O urmare firească a 

căsătoriei este dobândirea de urmaşi. Naşterea de prunci nu este un scop exclusiv al căsătoriei, este 

rod al unirii soţilor şi expresie a participării lor la lucrarea creatoare a lui Dumnezeu72. Familia este 

cadrul social primar de care omul are nevoie să se nască, să trăiască, să se dezvolte şi să se 

desăvârşească. Ea este prima societate naturală şi adevărata celulă socială. Familia este locul unde 

se cultivă respectul, demnitatea, libertatea interioară şi seninătatea constructivă73.  Căsătoria este 

importantă pentru că e folositoare societăţii pentru dezvoltarea ei, totuşi, valoarea ei specifică este 

determinată numai în raport cu Dumnezeu și cu îndeplinirea misiunii sale pe pământ de a se uni cu 

Dumnezeu și de a-i ajuta și pe alții să înainteze pe acest drum al apropierii de Dumnezeu. 

VI.3. Lucrarea Sfintei Biserici pentru desăvârșirea familiei. În calitate de comuniune a 

două persoane, căsătoria nu se limitează la sfera vieţii materiale şi sentimentale. Iniţiativa pe care 

soţii o au în dăruirea de sine, în cadrul căsătoriei, nu permite niciunuia să întoarcă iubirea de la 

finalitatea sa, sau să o reducă la limitele unei plăceri, unei afecţiuni. Căsătoria este o vocaţie 

specială spre a atinge plinirea fiinţei lui Dumnezeu iar aceasta se realizează în Biserică prin harul lui 

Dumnezeu. Biserica este Trupul lui Hristos şi plenitudinea Duhului deodată, fiind o comuniune de 

persoane prin Hristos care a făcut din noi toţi una cu El şi una între noi în El, prin Duhul. Astfel, ea 

este o comuniune de viaţă şi iubire a oamenilor cu Dumnezeu, prin Hristos, în Duhul Sfânt, o 

comuniune de iubire şi simţire a oamenilor cu persoanele Sfintei Treimi şi între ei. Biserica este o 

comunitate sacramentală, pentru că este o comunitate vizibilă şi pământească a oamenilor cu 

Dumnezeu, cu Hristos prin Duhul Sfânt în care ei se sfinţesc şi se mântuiesc, fiindcă aici se 

împărtăşesc cu Hristos şi primesc prin Sfintele Taine harul Duhului Sfânt. 

                                                            
71 Pr. Prof. Dumitru Popescu, Ortodoxie şi globalizare. Cultură globală şi culturi particulare, în O, nr. 1-2, an 2006. p. 
2. 
72 Sfântul Ioan Hrisostom, Omilii la Coloseni 12, 5, în PG. 62, col. 387. 
73 Pr. Prof. Corneliu Sârbu, Familia în cadrul învățăturii creștine, în Rev. M.M.S. nr. 3-4, an 1968, p. 151. 



27 

Prin dumnezeieştile Taine și prin activitatea sa, Biserica participă la întărirea familiei, la 

creșterea și educarea copiilor și la îndrumarea lor spre unirea cu Dumnezeu. Tot ceea ce se 

săvârşeşte în Biserică, este săvârşit de întreaga Biserică şi are dreptul să se ocupe de căsătoria 

religioasă a membrilor săi. Unirea soţilor presupune unirea lui Hristos cu Biserica Sa, unirea lor 

având un scop supranatural. Unitatea supranaturală a soţilor ca membre şi organe ale Trupului lui 

Hristos constituie marea Taină a căsătoriei creştine. Ea reflectă misterul unirii lui Hristos cu 

Biserica74. Căsătoria creştină este o Taină, iar săvârşitorul suprem este Hristos Însuşi. Prin harul 

Nunţii, comuniunea familiei este înălţată într-un anume sens la nivelul comuniunii ecleziale care 

este ajutată să se realizeze prin familie. Înţelegerea comunitar-eclezială a căsătoriei creştine este un 

pas decisiv pe drumul întăririi familiei.  

Provocările lumii post-moderne şi secularizate la adresa familiei lovesc în primul rând tocmai 

în această unitate. Tocmai de aceea se vorbeşte atât de des despre o presupusă libertate, în virtutea 

căreia cei doi soţi pot dispune după bunul plac de propria căsnicie, alegând vieţuirea egoistă şi nu pe 

cea în comuniune. În sprijinul acestei stări anormale a lucrurilor vin tot felul de structuri cu pretinse 

competenţe în consilierea familială, uitând că toate problemele unui cuplu ar putea fi rezolvate în  

Biserică, prin participarea activă la viaţa acesteia. 

VI.4. Principii morale folosite pentru educația tinerilor. În procesul educației copiilor e 

necesar ca părinţii să fie preocupaţi de inocularea în sufletul copilului a iubirii faţă de Dumnezeu 

prin: practicarea virtuţilor, oroarea faţă de viciu, învăţarea catehismului şi a unor principii morale 

potrivite vârstei. În al doilea rând să folosească atenţionări oportune şi binevoitoare, să-şi încurajeze 

copiii cu afecţiune şi atunci când uită de îndatoririle proprii să le amintească cu amabilitate, să-i 

atenţioneze asupra hotărârilor sănătoase75. Educaţia nu e programată să se desfăşoare în anumite 

zile, ore sau locuri, ci e urmărită continuu în desfăşurarea vieţii zilnice, într-un climat familial plin 

de încredere, într-un stil de iubire 76 . Elementele esenţiale ce stau la baza acestei metode 

educaţionale sunt: iubirea și rațiunea. Iubirea reprezintă fundamentul educaţiei, iar raţiunea şi 

educaţia religioasă reprezintă materialul din care aceasta se construieşte. Căci, educaţia o putem 

face iubind şi iubirea aparţine inimii. Fără iubire nu vom ajunge la sufletele copiilor care resping 

duritatea şi severitatea, care deşi nu se recomandă a fi folosite, din nefericire încă se mai practică. 

Educația copiilor este o activitatea foarte complexă care trebuie să se bazeze pe principii ca: 

 Nu pedepsiţi niciodată decât după ce aţi epuizat toate celelalte mijloace. Este desigur mai 

uşor să ne enervăm decât să răbdăm, să ameninţăm un copil decât să-l convingem. Este mai 

                                                            
74 Pr. Viorel Sava, Taina Nunţii � aspecte liturgice, duhovniceşti şi pastoral-misionare, op.cit., p. 51 
75 Eugene Smolensky & Jennifer Appleton Gootman, Working families and growing kids: caring for children and 

adolescents, National Research Coucil of US: Comitee on Family and Work Policies, National Academies Press, 
Washington, 2003, p.  43. 
76 Calist Patriarhul, Capete despre rugăciune, traducerea Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale 

desăvârşirii, vol. 8, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2002, p. 40 ş. u.  



28 

comod pentru nerăbdarea şi mândria noastră să-i pedepsim pe cei ce ni se împotrivesc în loc 

să-i ascultăm, prin a-i suporta cu tărie şi bunătate. Sunt rare cazurile când ajută o pedeapsă 

neaşteptată dată înainte de a fi căutat mai întâi alte mijloace. Părinţii care nu iartă nimic 

copiilor, obişnuiesc să-şi ierte totul lor înşişi. Se recomandă ca acolo unde e suficientă 

atenţionarea să nu fie folosit reproşul, iar unde reproşul este suficient, să nu se meargă mai 

departe77. 

 Pentru a corecta să se aştepte momentul potrivit. Nu pedepsiţi copilul chiar în clipa greşelii 

sale, trebuie să-i lăsaţi timp pentru a reflecta, pentru a intra în el însuşi, să-şi consume vina 

devenind conştient de greşeală, izvorând astfel în inima lui dorinţa de îndreptare. Să nu 

acţionaţi din pasiune sau furie, dar mai înainte de toate aşteptaţi să fiţi stăpâni pe voi înşivă. 

În anumite momente foarte grave, ajută mai mult o recomandare la Dumnezeu, un act de 

umilinţă făcut faţă de El decât o furtună de cuvinte78.  

 Să fie lăsată întotdeauna nădejdea iertării. A uita şi a face să se uite zilele triste ale greşelilor 

este marea artă  a unui bun educator. Dumnezeu ne iartă în taina spovezii şi aruncă păcatele 

(greşelile) noastre în Marea Uitării. Trebuie evitate durerea şi teama inspirate de corijare şi 

spus totdeauna un cuvânt de întărire. Uneori e de ajuns să-i facem să creadă că nu ne gândim 

că au făcut-o cu răutate şi-i putem astfel împiedica să mai cadă din nou în aceeaşi greşeală79.  

 Dacă totuşi e necesar aplicarea unei pedepse, aceasta trebuie să fie de aşa natură încât să-i 

facă să devină mai buni. S-a observat, de pildă, că un simplu gest ce exprimă nemulţumirea 

părintelui, o privire deloc iubitoare asupra unora produce un efect mai mare decât l-ar 

produce o palmă. Să ne amintim că forţa pedepseşte viciul, dar nu-l vindecă pe cel vicios80.  

Comunicarea dintre părinți și copii, conținutul și calitatea discuțiilor purtate, constituie una 

din metodele reușitei educației creștine. În educația copilului nu trebuie să existe: duritate, tonul 

ridicat sau amenințător, refuzul de a îndeplini dorințele copilului, fără explicația logică și fără să 

înțeleagă acesta care sunt motivele; nu trebuie să existe breșe sau scăderi în procesul de educație. 

VI.5. Familia � model de viețuire creștină.  Familia promovează legătura dintre biserică şi 

societate, iar năzuinţa omului este viaţa veşnică ce se realizează prin comuniunea cu Hristos. Darul 

de a aduce pe lume copii este cea mai mare mângâiere pentru pierderea nemuririi, fiind o imagine a 

învierii neamului omenesc căzut în păcat. 

Al doilea obiectiv al familiei este ajutorarea reciprocă a soţilor pentru uşurarea vieţii. Soţii se 

ajută dezinteresat având la bază legătura sufletească, adică iubirea dintre ei care este o iubire 

creatoare, care încorporează nostalgia veşniciei. Comuniunea dintre cei doi este una ființială, ce 

                                                            
77 Ibidem, p. 84.  
78 Morton Deutsch, Peter T. Coleman and Eric Colton Marcus, The Handbook of Conflict Resolution, p. 137.;  
79 Joan McCord, op. cit., p. 85.  
80 Ibidem, p. 86.  



29 

include dăruirea de la suflet la suflet. Buna înţelegere între soţi face ca fiecare să se îngrijească unul 

de mântuirea celuilalt, ca şi cum ar fi un singur trup. 

Alt obiectiv al căsătoriei este ocrotirea moralităţii soţilor şi creşterea lor până la statura morală 

a lui Hristos. Căsătoria este comuniune de persoane şi nu se reduce la planul material şi al 

simţurilor, relaţiile personale ale soţilor trebuie să fie în primul rând spirituale pentru a putea 

menţine unirea lor. 

Rostul pentru care omul viețuiește pe acest pământ este dobândirea mântuirii, iar în cadrul 

familiei rostul este să se sprijine și să se ajute reciproc pentru îndeplinirea acestei misiuni.  

Din totdeauna, familiile au constituit baza de răspândire a credinței creștine (Fapte V, 45), au fost și 

sunt și astăzi instituții sfinte și sfințitoare pentru membrii lor de unde își însușesc primele învățături 

și precepte morale necesare viețuirii în Biserică și societate. 

 �Familia, în primul rând este chemată la apostolat în interiorul ei, dar, mult mai mult este 

chemată în exteriorul ei, membrii acesteia dând mărturia credinței lor prin slujirea semenilor. Astfel, 

există multiple laturi ale apostolatului familial: apostolatul între familii; soții înșiși devin apostoli ai 

altor soți. Această latură se concretizează prin pregătirea logodnicilor pentru primirea Sfintei Taine 

a Cununiei, în ajutorarea tinerilor căsătoriți și a familiilor aflate în dificultate. Apoi, putem vorbi 

despre un apostolat prin ospitalitate; familia creștină nu trebuie să fie închisă în sine, ci trebuie să 

fie ospitalieră și să-i ajute pe toți cei aflați în nevoi. Familia creștină trebuie să fie deschisă și față de 

problemele sociale, să sprijine școala în formarea copiilor; revine dreptul părinților de a da o 

educație aleasă copiilor�81. 

 Familia creștină este chemată prin participarea la viața și misiunea Bisericii să contribuie la 

răspândirea și întărirea Împărăției lui Dumnezeu în istorie și în lume. 

 

CONCLUZII 

Familia creștină este o imensă răspundere şi obligație faţă de societate. Nicăieri nu există o 

atât de accentuată răspundere socială ca în legătura de familie. Societatea şi familia sunt două 

noţiuni şi realităţi ce se corelează. O societate este puternică şi trainică  în măsura în care preţuieşte 

familia, o sprijină să-şi realizeze funcţiile. Membrii sănătoşi, moral şi fizic, ai familiei sunt 

deopotrivă buni cetăţeni. Statul ocroteşte căsătoria şi familia, apără interesele mamei şi ale 

copilului, pentru că are nevoie de familii solide şi trainice care să-i dea viitori cetăţeni sănătoşi, 

instruiţi, capabili producători robuşti şi eficace pentru economia naţiunii, susţinători vrednici ai 

dinamismului vieţii sociale. În contextul uman, grupul primar familial se constituie ca prima şcoală 

a vieţii, care transformă individul uman în individ social, prin şcoala altruismului şi al 
                                                            
81 �Varsanufie Prahoveanul, Episcop Vicar al Arhiepiscopiei Bucureștilor, Vocația misionară a familiei creștine, în 
�Bucuria nunții binecuvântate, Cateheze pentru familia creștină�, tipărită cu binecuvântarea Preafericitului Părinte 
Daniel, Patriarhul BOR, Editura Cuvântul Vieții a Mitropoliei Munteniei și Dobrogei, București, 2011, p. 145. 



30 

comportamentului civilizat, al respectului şi ajutorului reciproc, fiind mediul educativ prin 

excelenţă pentru urmaşi.  

Din punct de vedere teologic, departe de a fi o simplă asociere, alianţă sau contract juridic, 

unirea conjugală a fost înţeleasă totdeauna ca o comunitate existenţială de dragoste, binecuvântată 

de Dumnezeu, în care soţii se dăruiesc cu toată fiinţa lor, se împlinesc reciproc, nasc copii şi-i educă 

după voia şi cu ajutorul lui Dumnezeu. Pe această linie a mers dintotdeauna poporul român dar în 

ultima vreme se observă un derapaj major de la aceste principii și legi dumnezeiești. Aceste devieri 

care se observă mai mult în lumea civilizată dar îndepărtată de Dumnezeu se pare că sunt susținute 

și încurajate și de anumite interese obscure printr-o mulțime de metode și practici. 

Un lucru foarte grav și cu efecte pe termen lung este faptul că aceste principii și practici 

nesănătoase sunt predate și copiilor iar acestea devin componente ale educației și persoanei lor.  

Calitatea şi efectele educaţiei în familie condiţionează în mod fundamental întreaga evoluţie a 

tânărului, calitatea integrării sale în viaţa socioprofesională. Obiectivele educaţiei în familie sunt 

multiple: dezvoltarea fizică, educarea intelectuală, spirituală, morală, religioasă, etică, estetică, 

civică, domestico-menajeră, sexuală. În orice societate, familia constituie factorul primordial al 

formării şi socializării copilului, reprezentând cadrul fundamental în interiorul căruia sunt 

satisfăcute nevoile psihologice şi sociale şi împlineşte etapele întregului său ciclu de creştere şi 

dezvoltare. 

Dar familia nu este singurul factor al integrării sociale; şcoala şi alte instituţii culturale de 

petrecere a timpului liber, microgrupurile sociale - stradă, cartier, grup de prieteni � exercită aceeaşi 

acţiune paralel cu familia. Bazându-se însă pe ataşamentul natural pe care copilul îl are faţă de 

părinţi, familia reuşeşte să aibă o mai mare pondere în această acţiune. Ea este considerată agentul 

principal al integrării sociale deoarece are sarcina de a transmite acele norme şi roluri sociale care 

formează persoana pentru viaţă. 

Familia în toate timpurile a fost și este cea mai importantă celulă a societății, în familie se 

cultivă și se însușește disciplina, ordinea, sentimentul demnității și dreptății sociale, iubirea, 

respectul și ajutorarea aproapelui, altruismul și iubirea creștină. În familie omul nu este izolat, 

aceasta îi asigură rădăcini în trecut, sprijin în prezent și speranță și siguranță în viitor. 

  



31 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ: 

 

1. Abrudan, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Corniţescu, Diac. Prof. Dr. Emilian, Arheologie 

biblică, EIBMBOR, Bucureşti, 1994. 

2. Achimescu, Pr. Nicolae, Familia creștină între tradiție și modernitate. Considerații 

teologico-sociologice, în �Familia creștină azi�, Ed. Trinitas, Iași, 1995.  

3. Alexandrescu-Urechia, Vasile, Istoria şcoalelor de la 1800-1864, Bucureşti, 1892. 

4. Arion, Pr. Conf. Dr. Leon, Familia în Sfânta Scriptură, în �B.O.R.�, anul  CXIII 

(1995), nr. 1-6, ianuarie-iunie. 

5. Baudrillart, A., Moeurs paiennes, moeurs chretiennes, Premiere serie: La famille 

dans l�antiquite paienne et aux premiers siècle du christianisme,  Paris, 1929. 

6. Buchiu, Pr. Ştefan, Ortodoxie şi secularizare, Editura Libra, Bucureşti, 1999. 

7. Calist Patriarhul, Capete despre rugăciune, traducerea Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, 

în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, vol. 8, Ed. Humanitas, Bucureşti, 

2002. 

8. Calot, Emiule, Civilisation et civilisatons,  Recherches d�une philosophie de la 

culture, Paris, 1954. 

9. Chifăr, Pr. Lect. Dr. Nicolae, Taina nunții după învățătura Sfinților Părinți, în 

�Familia creştină azi�, Editura Trinitas, 1995. 

10. Chiţescu, Prof. Dr. Nicolae, Atitudinea principalelor religii ale lumii faţă de 

problemele vieţii pământeşti, în �Ortodoxia�, IV, (1952), nr. 2. 

11. Clement Alexandrinul, Stromatele, Cuvânt înainte note şi indici, Pr. D. Fecioru, în 

vol. Clement Alexandrinul, partea a II-a, col. P.S.B., 5, Editura I.B.M., Bucureşti, 

1982. 

12. Corniţescu, Diac. Prof. Dr. Emilian, Descoperiri arheologice din Egipt, Asia, 

Babilonia, Siria, Asia Mică, Fenicia, şi Arabia care au legătură cu datele din Vechiul 

Testament, în �S.T.�, XXXVI (1984), nr. 7-8 

13. Deutsch, Morton, Peter T. Coleman and Eric Colton Marcus, The Handbook of 

Conflict Resolution: Theory and Practice, John Wilez and Sons, San Francisco, 2006.  

14. Drimba, Ovidiu, Istoria culturii şi civilizaţiei, vol. 1,  Editura ştiinţifică şi 

enciclopedică, Bucureşti, 1984.  

15. Idem, Istoria culturii şi civilizaţiei, vol. 2,  Editura ştiinţifică şi enciclopedică, 

Bucureşti, 1987. 

16. Duby, Georges, Doamnele din veacul al XII-lea, Ed. Meridiane, București, 2000. 



32 

17. Dură, Pr. Leon, Familia în lumina Noului Testament, (Teză de doctorat), în �S.T.�, 

seria a II-a, anul LV (2003), nr. 1-2, ianuarie-iunie. 

18. Eliade Mircea, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, vol. I,  ediţia a II-a, traducere 

şi postfaţă de Cezar Baltag, Edit. Ştiinţifică, Bucureşti, 1991. 

19. Evdochimov, Paul, Femeia şi mântuirea lumii, trad. Gabriela Moldoveanu, Editura 

Christiana, Bucureşti, 1995.  

20. Idem, Sacrament de l�amour, Paris, 1962. 

21. Fonta, Ilie, Starea actuală şi perspectivele relaţiilor stat � subiecţii instituţionalizaţi 

ai vieţii religioase în România, în �B.O.R.�, CXV (1997), nr. 7-12. 

22. Fustel de Coulange, La cite antique, Paris, 1927. 

23. Geiger, R., Die Stellung der geschiedenen Frau în der Umwelt des Newen 

Testamentes, în �Die Frau im Urchristentum�, Edit. Herder, Freibourg-Basel-Wien, 

f.a. 

24. Groza, Maria, La femme dans la Roummanie contemporaine, Bucarest, Ed. 

Meridiane, 1970. 

25. Iorga,  N., Femeia în viaţa neamului nostru, Edit. Tipografia �Neamul Românesc�, 

Vălenii de Munte, 1911. 

26. Ivan, Iorgu, Biserica creştină sprijină şi binecuvintează orice acţiune menită să 

întărească familia,  în �S.T.�, seria II, an V (1953), nr. 7-8, iulie-august. 

27. Idem, Biserica și instituția căsătoriei, în �S.T.� anul VIII, vol II, 1940 

28. Kasun, Jacqueline, Războiul împotriva populației, Editura Provita Media, București, 

2008. 

29. Lanessan, J.-L. De, La morale des religions, Paris, 1905.  

30. Lascu, Nicolae, Cum trăiau romanii, Editura Științifică, Bucureşti, 1965. 

31. Mihălcescu, Irineu, Istoria religiilor lumii, Edit. Cugetarea, f.a.  

32. Milaş, N., Canoanele Bisericii Ortodoxe, trad. în lb. română de Nicolae Popovici şi 

Uroă Kovincici, vol.I, partea I, Arad, 1930. 

33. Idem, Canoanele Bisericii Ortodoxe, trad. în lb. română de Nicolae Popovici şi Uroă 

Kovincici vol. I, partea a-II-a, Arad, 1931.  

34. Idem, Canoanele Bisericii Ortodoxe, trad. în lb. română de Nicolae Popovici şi Uroă 

Kovincici, vol. II, partea I, Arad, 1934.  

35. Idem, Canoanele Bisericii Ortodoxe, trad. în lb. română de Nicolae Popovici şi Uroă 

Kovincici, vol. II, partea II-a, Arad, 1936.    

36. Mircea, Pr. Dr. Ioan, Dicţionar al Noului Testament, Edit. I.B.M., Bucureşti, 1955. 



33 

37. Molodeț, Petru, Educația anticreștină a societății contemporane, în revista �Presa 

Ortodoxă� editată de Asociația pentru Apărarea Familiei și Copilului și Asociația 

Famiia Ortodoxă �Sfinții Ioachim și Ana�, cu binecuvântarea IPS Pimen, 

Arhiepiscopul Sucevei și Rădăuților, nr. 2, anul 2009. 

38. Necula, Pr. Asist. Nicolae, Doctrina și viața religioasă a Bisericii copte reflectată în 

textele ei liturgice (rugăciuni și imne), (Teză de doctorat), în �Ortodoxia�, anul 

XXVIII (1976), nr. 3-4. 

39. Negoiţă, Pr. A., Ideile umanitare ale creştinismului, în �S.T.�, III (1951), nr. 5-6. 

40. Perva, Pr. Gh., Taina iubirii, Edit. Cristiana, Bucureşti, 1987.  

41. Petcu, Drd. Liviu, Lumina Sfintelor Scripturi (Antologie tematică din opera 

Sfântului Ioan Gură de Aur), (antologie și studiu introductiv), vol. I (A-I), Ed. 

Trinitas, 2007.  

42. Plămădeală, I.P.S Antonie, Biserica slujitoare, teză de doctorat, în Revista Studii 

Teologice, 1972, nr. 7-8. 

43. Popescu Mălăieşti, Pr., Explicarea Epistolei către Efeseni, în �B.O.R�. seria a II-a, 

anul 43, nr. 9 (539) sept. 1925. 

44. Popescu, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Ortodoxie şi globalizare. Cultură globală şi culturi 

particulare, în �O.�, nr. 1 � 2 / 2006. 

45. Sava, Pr. Viorel, Taina Nunţii�aspecte liturgice, duhovniceşti şi pastoral�misionare, 

în �Teologie şi Viaţă�, IV (1994), nr. 11�12.  

46. Sârbu, Pr. Prof. Corneliu, Familia în cadrul învăţăturii creştine, în Revista 

�M.M.S.�, nr. 3 � 4 / 1968. 

47. Sfântul Ioan Gură de Aur, Cateheze maritale: omilii la căsătorie, trad. din limba 

greacă veche de Pr. Marcel Hancheş, Ed. Oastea Domnului, Sibiu, 2006. 

48. Idem, Homelies sur l�epitre aux Ephesiens. Homelie XX, 3, în Oeuvres completes de 

Saint Jean Chrysostome, trad. par l�Abbe J.Bareille, tom., XVIII, Paris, 1872. 

49. Sfântul Ioan Hrisostom, Omilii la Coloseni 12, 5, în PG. 62, col. 387. 

50. Smolensky, Eugene & Gootman, Jennifer Appleton, Working families and 

growing kids: caring for children and adolescents, National Research Coucil of US: 

Comitee on Family and Work Policies, National Academies Press, Washington, 2003.  

51. Soare, Pr. Magistrand Dumitru, Situația femeii în Islamism şi creştinism, în �S T.�, 

seria a II-a, anul IX (1957), nr. 3-4. 

52. Stan, Pr. Conf. Dr. Alexandru, Rus, Prof. Dr. Remus, Istoria religiilor, manual 

pentru Seminariile teologice, tipărit cu binecuvântarea Prea Fericitului Părinte 

Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1991. 



34 

53. Stăniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă,  vol. I, carte 

tipărită cu binecuvântarea Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul  Bisericii 

Ortodoxe Române, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 2003. 

54. Idem, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. III,  carte tipărită cu binecuvântarea Prea 

Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, ediția a III-a,  

E.I.B.M.B.O.R., București, 2003. 

55. Teșu, Pr. Ioan C., Familia contemporană � între ideal și criză, în �S.T.� Seria a III-

a, anul VII (2011), nr. 1. 

56. �Varsanufie Prahoveanul, Episcop Vicar al Arhiepiscopiei Bucureștilor, Vocația 

misionară a familiei creștine, în �Bucuria nunții binecuvântate, Cateheze pentru 

familia creștină�, tipărită cu binecuvântarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul 

BOR, Editura Cuvântul Vieții a Mitropoliei Munteniei și Dobrogei, București, 2011. 

57. Vasilescu, Diac. Prof. Dr. Emilian, Istoria religiilor, Edit. I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 

1982.  

58. Vizitiu, Pr. Mihai Gh.,  Familia în învăţătura Mântuitorului şi a Sfinţilor Apostoli, 

în Teologie şi viaţă � revistă de gândire şi spiritualitate, Mitropolia Moldovei, nr. 5-

7/1994.  

59. Voiculescu, I. Rolul femeii în familia plugarului roman, studiu de moravuri cu 

propunere de îndreptare asupra stării săteanului, Editura Autorului, Tipografia 

Alessandru Georgescu, Buzău, 1898.  

60. ***, Coranul, traducere din arabă de Dr. Silvestru Octavian Isopescul, Ed. Cartier,  

1997.  

61. ***, Epistola către Diognet, în P.S.B. vol. 1, trad. de D. Fecioru, Edit. I.B.M.B.O.R., 

Bucureşti, 1979. 

62. ***, Marea răscoală a ţăranilor din 1907, Edit. Academiei R.S.R., Bucureşti, 1967. 

63. ***,  Studii de literatură română, Edit. Didactică şi pedagogică, Bucureşti, 1965. 

 


